

[www.banglابookpdf.blogspot.com](http://www.banglابookpdf.blogspot.com)



## PART- 06

সাহিয়ে  
আবুল আজা  
মওলানী  
র

[www.banglابookpdf.blogspot.com](http://www.banglابookpdf.blogspot.com)

# তৃতীয়

## ১১

### নাযিল ইওয়ার সময়-কাল

এ সূরার আলোচ্য বিষয় সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে একথা উপলব্ধি করা যায় যে, এটা সূরা ইউন্সের সমসময়ে নাযিল হয়েছিল। এমনকি তার অব্যবহিত পরেই যদি নাযিল হয়ে থাকে তবে তাও বিচিত্র নয়। কারণ ভাষণের মূল বক্তব্য একই। তবে সতর্ক করে দেয়ার ধরনটা তার চেয়ে বেশী কড়া।

হাদীসে আছে। হযরত আবু বকর (রা) নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে বলেন : “আমি দেখছি আপনি বুড়ো হয়ে যাচ্ছেন, এর কারণ কি ?” জবাবে তিনি বলেন, **شَبِّيَّتْنِيْ هُوَ وَأَخْرَاهُ**। সূরা ছুদ ও তারই মতো বিষয়বস্তু সংশ্লিষ্ট সূরাগুলো আমাকে বুড়ো করে দিয়েছে।” এ থেকে অনুমান করা যাবে, যখন একদিকে কুরাইশ বংশীয় কাফেররা নিজেদের সমস্ত অন্ত নিয়ে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সত্ত্বের দাওয়াতকে স্তুতি করে দিতে চাহিল এবং অন্যদিকে আল্লাহর পক্ষ থেকে একের পর এক এসব সতর্কবাণী নাযিল হচ্ছিল, তখনকার সময়টা তাঁর কাছে কত কঠিন ছিল। সম্ভবত এহেন অবস্থায় সর্বক্ষণ এ আশংকা তাঁকে অহিন করে তুলছিল যে, আল্লাহর দেয়া অবকাশ কখন নাজিরি খতম হয়ে যায় এবং সেই শেষ সময়টি এসে যায় যখন আল্লাহ কোন জাতির ওপর অধ্যাব নাযিল করে তাকে পাকড়াও করার সিদ্ধান্ত নেন। আসলে এ সূরাটি পড়ার সময় মনে হতে থাকে যেন একটি বন্যার বাঁধ ভেঙ্গে পড়ার উপক্রম হয়েছে এবং যে অসতর্ক জনবসতিটি এ বন্যার গ্রাস হতে যাচ্ছে তাকে শেষ সাবধান বাণী শুনানো হচ্ছে।

### বিষয়বস্তু ও আলোচ্য বিষয়

যেমন একটু আগেই বলেছি, ভাষণের বিষয়বস্তু সূরা ইউন্সের অনুরূপ। অর্থাৎ দাওয়াত, উপদেশ ও সতর্কবাণী। তবে পার্থক্য হচ্ছে, সূরা ইউন্সের তুলনায় দাওয়াতের অংশ এখানে সংক্ষিপ্ত, উপদেশের মধ্যে যুক্তির পরিমাণ কম ও ওয়াজ-নসীহত বেশী এবং সতর্কবাণীগুলো বিস্তারিত ও বলিষ্ঠ।

এখানে দাওয়াত এভাবে দেয়া হয়েছে : নবীর কথা মনে নাও, শিরক থেকে বিরত হও অন্য সবার বন্দেগী ত্যাগ করে একমাত্র আল্লাহর বাস্তা হয়ে যাও এবং নিজেদের দুনিয়ার জীবনের সমস্ত ব্যবস্থা আখেরাতে জ্বাবদিহির অনুভূতির ভিত্তিতে গড়ে তোলো।

উপদেশ দেয়া হয়েছে : দুনিয়ার জীবনের বাহ্যিক দিকের ওপর ভরসা করে যেসব জাতি আল্লাহর নবীদের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করেছে ইতিপূর্বেই তারা অত্যন্ত ডয়াবহ পরিণতির সম্মুখীন হয়েছে। এমতাবস্থায় ইতিহাসের ধারাবাহিক অভিজ্ঞতায় যে পথটি ধর্মসের গথ হিসেবে চূড়ান্তভাবে প্রমাণিত হয়েছে, সেই একই পথে তোমাদেরও চলতেই হবে, এমন কোন বাধ্যবাধকতা আছে নাকি?

সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে : আয়াব আসতে যে দেরী হচ্ছে, তা আসলে একটা অবকাশ মাত্র।

আল্লাহ নিজ অনুগ্রহে তোমাদের এ অবকাশ দান করছেন। এ অবকাশকালে যদি তোমরা সংযত ও সংশোধিত না হও তাহলে এমন আয়াব আসবে যাকে হটিয়ে দেবার সাধ্য কারোর নেই এবং যা ঈমানদারদের ক্ষুদ্রতম দলটি ছাড়া বাকি সমগ্র জাতিকে দুনিয়ার বুক থেকে নিচিহ্ন করে দেবে।

এ বিষয়বস্তুটি উপলক্ষ্মি করাবার জন্য সরাসরি সংযোগ করার তুলনায় নূহের জাতি, আদ, সামুদ, লৃতের জাতি, মাদ্যানবাসী ও ফেরাউনের সম্পদায়ের ঘটনাবলীর সাহায্য গ্রহণ করা হয়েছে বেশী করে। এ ঘটনাবলী বর্ণনা করার ক্ষেত্রে যে বিষয়গুলো সবচেয়ে বেশী স্পষ্ট করে তুলে ধরা হয়েছে সেগুলো হচ্ছে : আল্লাহ যখন কোন বিষয়ের চূড়ান্ত মীমাংসা করতে উদ্যত হন তখন সম্পূর্ণ নিরপেক্ষ পদ্ধতিতেই মীমাংসা করেন। সেখানে কাউকে সামান্যতমও ছাড় দেয়া হয় না। তখন দেখা হয় না কে কার সন্তান ও কার আত্মীয়। যে সঠিক পথে চলে একমাত্র তার ভাগেই রহমত আসে। অন্যথায় আল্লাহর গথের থেকে কোন নবীপুত্র বা নবী পত্নী কেউই বাঁচতে পারে না। শুধু এখানেই শেষ নয়, বরং যখন ঈমান ও কুফরীর চূড়ান্ত ফায়সালার সময় এসে পড়ে তখন দীনের প্রকৃতির এ দাবীই জানাতে থাকে যে, মুমিন নিজেও যেন পিতা-পুত্র ও স্বামী-স্ত্রীর সম্পর্ক তুলে ধায় এবং আল্লাহর ইনসাফের তরবারির মতো পূর্ণ নিরপেক্ষতার সাথে একমাত্র সত্ত্বের সমন্বয় ছাড়া অন্য সব সম্বন্ধ কেটে ছিড়ে দূরে নিষ্কেপ করে। এহেন অবস্থায় বংশ ও রক্ত সমন্বের প্রতি সামান্যতম পক্ষপাতিত্বও হবে ইসলামের প্রাণসন্তান সম্পর্ক বিরোধী। তিন চার বছর পরে বদরের ময়দানে মকার মুসলমানরা এ শিক্ষারই প্রদর্শনী করেছিলেন।

আয়াত ১২৩

সূরা হৃদ - মিস্তু

রাজু ১০

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

পরম কর্মাময় মেহেরবান আল্লাহর নামে

الرَّتِّ كَتَبَ أَحْكَمَتْ أَيْتَدَنْسِرْ فَصِلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ<sup>①</sup>  
 الْأَتَعْبُدُ وَإِلَّا اللَّهُ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ بَرِيشِرٌ<sup>②</sup> وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ  
 ثُمَّ تَوَبُوا إِلَيْهِ يَمْتَعِكُمْ مَتَاعًا حَسَنًا إِلَى آجَلٍ مَسْمِيٍّ وَيُؤْتِ كُلَّ  
 ذِي فَضْلَةٍ فَضْلَهُ<sup>③</sup> وَإِنْ تَوْلُوا فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا يَوْمًا كَبِيرًا<sup>④</sup>  
 إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ<sup>⑤</sup> وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ<sup>⑥</sup>

আলিফ-লাম-র। একটি ফরমান।<sup>১</sup> এর আয়াতগুলো পাকাপোড় এবং বিষ্ণারিতভাবে বিবৃত হয়েছে,<sup>২</sup> এক পরম প্রজ্ঞাময় ও সর্বজ্ঞ সত্ত্বার পক্ষ থেকে। (এতে বলা হয়েছে) তোমরা আল্লাহ ছাড়া আর কারোর বন্দেগী করবে না। আমি তাঁর পক্ষ থেকে তোমাদের জন্য সতর্ককারীও এবং সুসংবাদদাতাও। আরো বলা হয়েছে : তোমরা তোমাদের রবের কাছে ক্ষমা চাও এবং তাঁর দিকে ফিরে এসো, তাহলে তিনি একটি দীর্ঘ সময় পর্যন্ত তোমাদের উত্তম জীবন সামগ্রী দেবেন।<sup>৩</sup> এবং অনুগ্রহ লাভের যোগ্য প্রত্যেক ব্যক্তিকে তাঁর অনুগ্রহ দান করবেন।<sup>৪</sup> তবে যদি তোমরা মুখ ফিরিয়ে নাও তাহলে আমি তোমাদের ব্যাপারে একটি অতীব ডয়াবহ দিনের আয়াবের ভয় করছি। তোমাদের সবাইকে আল্লাহর দিকে ফিরে যেতে হবে এবং তিনি সবকিছুই করতে পারেন।

১. মূল আয়াতে ‘কিতাব’ শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। এখানে বর্ণনাভঙ্গীর সাথে সামঞ্জস্য রেখে তাঁর অনুবাদ করা হয়েছে “ফরমান।” আরবী ভাষায় এ শব্দটি কেবলমাত্র কিতাব ও লিপি অর্থে ব্যবহৃত হয় না বরং ইকুম ও বাদশাহী ফরমান অর্থেও ব্যবহৃত হয়। কুরআনের বিভিন্ন জায়গায় এ শব্দটি এ অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে।

২. আর্থাত এ ফরমানে যেসব কথা বলা হয়েছে সেগুলো পাকা ও অকাট্য কথা এবং সেগুলোর কেননা নড়চড় নেই। তাসোভাবে যাচাই পর্যালোচনা করে সে কথাগুলো বলা

হয়েছে। নিষ্ঠক বড় বড় বুলি আওড়াবার উদ্দেশ্যে বলা হয়নি। বক্তার বক্তৃতার যাদু এবং ভাব-কথনার কবিতা এখানে নেই। প্রকৃত ও হবহ সত্য বর্ণনা করা হয়েছে। প্রকৃত সত্যের চেয়ে কম বা তার চেয়ে বেশী একটি শব্দও এতে নেই। তারপর এ আয়াতগুলো বিস্তারিতও। এর মধ্যে প্রত্যেকটি কথা খুলে খুলে ও স্পষ্টভাবে বলা হয়েছে। বক্তব্য জটিল, বক্তৃ ও অস্পষ্ট নয়। প্রত্যেকটি কথা আপাদা আলাদা করে পরিকল্পিতভাবে বুঝিয়ে বলা হয়েছে।

৩. অর্থাৎ দুনিয়ায় তোমাদের অবস্থান করার জন্য যে সময় নির্ধারিত রয়েছে সেই সময় পর্যন্ত তিনি তোমাদের খারাপভাবে নয় বরং ভালোভাবেই গ্রাথবেন। তাঁর নিয়ামতসমূহ তোমাদের ওপর বর্ষিত হবে। তাঁর বরকত ও আচর্য্যতাতে তোমরা ধন্য হবে। তোমরা সঙ্গল ও সুখী-সমৃদ্ধ থাকবে। তোমাদের জীবন শান্তিময় ও নিরাপদ হবে। তোমরা শাশ্বতা, হীনতা ও দীনতার সাথে নয় বরং সম্মান ও মর্যাদার সাথে জীবন যাপন করবে। এ বক্তব্যটিই সূরা নাহলের ১৭ আয়াতে এভাবে বলা হয়েছে :

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ اُنْثِي وَفَوْ مُؤْمِنٌ فَلَأُنْجِيَنَّهُ حَيَاةً  
طَيِّبَةً - (النحل : ১৭)

“যে ব্যক্তিই ঈমান সহকারে সৎকাজ করবে, সে পুরুষ হোক বা নারী, আমি তাকে পরিত্র জীবন দান করবো।”

লোকদের মধ্যে সাধারণভাবে ছড়িয়ে থাকা একটি বিভাগি দূর করাই এর উদ্দেশ্য। বিভাগিতি হচ্ছে, আল্লাহ ভীতি, সততা, সাধুতা ও দায়িত্বানুভূতির পথ অবলম্বন করলে মানুষ আখেরাতে লাভবান হলেও হতে পারে কিন্তু এর ফলে তার দুনিয়া একদম বরবাদ হয়ে যায়। এ মন্ত্র শয়তান প্রত্যেক দুনিয়ার মোহে মুক্ত অস্ত-নির্বোধের কানে ফুঁকে দেয়। এ সংগে তাকে এ প্রয়োচনাও দেয় যে, এ ধরনের আল্লাহ ভীত ও সংলোকদের জীবনে দারিদ্র, অভাব ও অনাহার ছাড়া আর কিছুই নেই। আল্লাহ এ ধারণার প্রতিবাদ করে বলেন, এ সঠিক পথ অবলম্বন করলে তোমাদের শুধুমাত্র আখেরাতই নয়, দুনিয়াও সমৃদ্ধ হবে। আখেরাতের মতো এ দুনিয়ায় যথার্থ মর্যাদা ও সাফল্যও এমনসব লোকের জন্য নির্ধারিত, যারা আল্লাহর প্রতি যথার্থ আনুগত্য সহকারে সৎ জীবন যাপন করে, যারা পরিত্র ও ক্রটিমুক্ত চরিত্রের অধিকারী হয়, যাদের ব্যবহারিক জীবনে ও গেনেরেশনে কোন ক্লেদ ও মানি নেই, যাদের ওপর প্রত্যেকটি বিষয়ে ভরসা করা যেতে পারে, যাদের থেকে প্রত্যেক ব্যক্তি কল্যাণের আশা পোষণ করে এবং কোন ব্যক্তি বা জাতি যাদের থেকে অকল্যাণের আশঙ্কা করে না।

এ ছাড়া (উভয় জীবন সামগ্রী) শব্দের মধ্যে আর একটি দিকও রয়েছে। এ দিকটি দৃষ্টির আগোচরে চলে যাওয়া উচিত নয়। কুরআন মজীদের দৃষ্টিতে দুনিয়ার জীবন সামগ্রী দু' প্রকারের। এক প্রকারের জীবন সামগ্রী আল্লাহ বিশুদ্ধ লোকদেরকে ফিত্নার মধ্যে নিকেপ করার জন্য দেয়া হয়ে থাকে। এর মাধ্যমে প্রতারিত হয়ে তারা নিজেদেরকে দুনিয়া পূজা ও আল্লাহ বিশুদ্ধির মধ্যে আরো বেশী করে হারিয়ে যায়। আপাত দৃষ্টিতে এটি নিয়ামত ঠিকই কিন্তু গভীরভাবে নিরীক্ষণ করলে দেখা যাবে এটি আল্লাহর

أَلَا إِنْصَرِيْشُونَ صَلْوَهُرْ لِيْسْتَخْفُوا مِنْهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ

ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسْرُونَ وَمَا يُعْلَمُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَلِكَ الصَّلْوَهِ

দেখো, এরা তাঁর কাছ থেকে আত্মগোপন করার জন্য বুক ভাঁজ করছে।<sup>৫</sup> সাবধান। যখন এরা কাপড় দিয়ে নিজেদেরকে ঢাকে তখন তারা যা গোপন করে এবং যা প্রকাশ করে তা সবই আগ্নাহ জানেন। তিনি তো অতরে যা সংগোপন আছে তাও জানেন।

লানত ও আয়াবের পটভূমিই রচনা করে। কুরআন ঝঁজীদ ম্তাউ غَرَبَاد তথা প্রতারণার সামগ্রী নামেও একে অরণ করে। দ্বিতীয় প্রকারের জীবন সামগ্রী মানুষকে আরো বেশী সচ্ছল, সমৃদ্ধ ও শক্তিশালী করে তাকে তার আগ্নাহের আরো বেশী কৃতজ্ঞ বানায় পরিণত করে। এভাবে সে আগ্নাহের, তাঁর বান্দাদের এবং নিজের অধিকার আরো বেশী করে আদায় করতে সক্ষম হয়। আগ্নাহের দেয়া উপকরণাদির সাহায্যে শক্তি সঞ্চয় করে সে দুনিয়ায় ভালো, ন্যায় ও কল্যাণের উন্নয়ন এবং মন্দ, বিপর্যয় ও অকল্যাণের পথ রোধ করার জন্য আরো বেশী প্রভাবশালী ও কার্যকর প্রচেষ্টা চালাতে থাকে। এ হচ্ছে কুরআনের ভাষায় উন্নত জীবন সামগ্রী। অর্থাৎ এমন উন্নত পর্যায়ের জীবন সামগ্রী যা নিছক দুনিয়ার আয়েশ আরামের মধ্যেই খতম হয়ে যায় না বরং পরিণামে আবেরাতেরও শাস্তির উপকরণে পরিণত হয়।

৪. অর্থাৎ যে ব্যক্তি চরিত্রগুণে ও নেক আমলে যত বেশী এগিয়ে যাবে আগ্নাহ তাকে ততই বড় মর্যাদা দান করবেন। আগ্নাহের দরবারে কারোর কৃতিত্ব ও সংকোচকে নষ্ট করা হয় না। তাঁর কাছে যেমন অসংকোচ ও অসংবৃতির কোন মর্যাদা নেই তেমনি সংকোচ ও সংবৃতিরও কোন অর্ময়দা হয় না। তাঁর রাজ্যের রীতি এ নয় যে;

“আরবী ঘোড়ার পিঠে জরাজীর্ণ জিন

আর গাধার গলায় ঘোলে সোনার শৃঙ্খল।”

যে ব্যক্তিই নিজের চরিত্র ও কর্মকাণ্ডের মাধ্যমে নিজেকে যেন্নপ মর্যাদার অধিকারী প্রমাণ করবে তাকে আগ্নাহ সে মর্যাদা অবশ্যই দেবেন।

৫. যকায় যখন নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের আন্দোলন নিয়ে আলোচনা-সমালোচনা শুরু হলো তখন সেখানে এমন বহু সোক ছিল যারা বিরোধিতায় প্রকাশ্যে তেমন একটা তৎপর ছিল না কিন্তু মনে মনে তার দাওয়াতের প্রতি ছিল চরমভাবে স্ফুর ও বিনোদনাপন। তারা তাঁকে পাশ কাটিয়ে ছলতো। তাঁর কোন কথা শুনতে চাইতো না। কোথাও তাঁকে বসে থাকতে দেখলে পেছন ফিরে চলে যেতো। দূর থেকে তাঁকে আসতে দেখলে মুখ ফিরিয়ে নিতো অথবা কাপড়ের আড়ালে মুখ স্থানে ফেলতো, যাতে তাঁর মুখেমুখি হতে না হয় এবং তিনি তাদেরকে সংশোধন করে নিজের কথা বলতে না শুরু করে দেন। এখানে এ ধরনের সোকদের প্রতি ইঁথগিত করা হয়েছে। বলা হয়েছে : এরা

وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مَسْتَقْرِئَهَا  
 وَمَسْتَوْدِعَهَا ، كُلُّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ⑤ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ  
 وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ۖ وَكَانَ عَرْشَهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوكُرَا يَكْرِمُ أَحْسَنَ  
 عَمَلًا ۗ وَلَئِنْ قَلَتِ إِنْكِرَمَ بَعْثَوْنَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولُنَّ الَّذِينَ يُنْ  
 كْفِرُوا إِنَّ هَذِهِ الْأَسْحَرُ مُبِينٍ ⑥ وَلَئِنْ أَخْرَجْنَاهُمْ الْعَذَابَ إِلَى  
 أَمَمَّةٍ مُعْلِّمَوْدَةٍ لَيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُمْ إِلَّا يَوْمٌ يَاتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا  
 عَنْهُمْ وَهَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ⑦

ভূপৃষ্ঠে বিচরণকারী এমন কোন প্রাণী নেই যার রিয়িকের দায়িত্ব আগ্রাহৰ ওপর বর্তায় না এবং যার সম্পর্কে তিনি জানেন না, কোথায় সে থাকে এবং কোথায় তাকে সোপন করা হয়।<sup>৬</sup> সবকিছুই একটি পরিক্ষার কিতাবে লেখা আছে।

তিনিই আকাশ ও পৃথিবী ছয় দিনে সৃষ্টি করেছেন, —যখন এর আগে তাঁর আরশ পালির ওপর ছিল,<sup>৭</sup> —যাতে তোমাদের পরীক্ষা করে দেখেন তোমাদের মধ্যে কে তালো কাজ করে।<sup>৮</sup> এখন যদি হে মুহাম্মাদ! তুমি বলো, হে লোকেরা, মরার পর তোমাদের পুনরজ্জীবিত করা হবে, তাহলে অঙ্গীকারকারীরা সংগে সংগেই বলে উঠবে। এতো সুস্পষ্ট যাদু!<sup>৯</sup> আর যদি আমি একটি নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত তাদের শাস্তি পিছিয়ে দেই তাহলে তারা বলতে থাকে, কোনু জিনিস শাস্তিটাকে আটকে রেখেছে? শোনো। যেদিন সেই শাস্তির সময় এসে যাবে সেদিন কারো ফিরানোর প্রচেষ্টা তাকে ফিরাতে পারবে না এবং যা নিয়ে তারা বিদ্যুপ করছে তা-ই তাদেরকে ঘেরাও করে ফেলবে।

সত্যের মুখ্যমুখ্য ইতে তয় পায় এবং উটপাখির মতো বালির মধ্যে মুখ গুঁজে রেখে মনে করে, যে সত্যকে দেখে তারা মুখ লুকিয়েছে তা অত্যিংত হয়ে গেছে। অথচ সত্য নিজের জায়গায় দাঁড়িয়ে আছে এবং এ তামাশাও দেখছে যে, এ নির্বোধীরা তার থেকে বাঁচার জন্য মুখ লুকাচ্ছে।

৬. অর্থাৎ যে আগ্রাহ এমন সূক্ষজ্ঞানী যে প্রত্যেকটি পাখির বাসা ও প্রত্যেকটি পোকা-মাকড়ের গর্ত তাঁর জানা এবং তাদের প্রত্যেকের কাছে তিনি তাদের

জীবনোপকরণ পাঠিয়ে দিছেন, আর তাছাড়া প্রত্যেকটি প্রাণী কোথায় থাকে এবং কোথায় মৃত্যুবরণ করে প্রতি মৃহূর্তে যিনি এ খবর রাখেন, তাঁর সম্পর্কে যদি তোমরা এ ধারণা করে থাকো যে, এভাবে মুখ শুকিয়ে অথবা কানে আংশুল চেপে কিংবা চোখ বক্ষ করে তাঁর পাকড়াও থেকে রক্ষা পাবে তাহলে তোমরা বড়ই বোকা। সত্যের আহবায়ককে দেখে তোমরা মুখ শুকালে তাতে গাড় কি? এর ফলে কি তোমরা আগ্নাহ কাছ থেকেও নিজেদের গোপন করতে পেরেছো? আগ্নাহ কি দেখছেন না, এক ব্যক্তি তোমাদের সত্যের সাথে পরিচিত করাবার দায়িত্ব পালন করছেন আর তোমরা তার কোন কথা যাতে তোমাদের কানে না পড়ে সেজন্য প্রচেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছে?

৭. সত্ত্বত লোকদের একটি প্রশ্নের জবাবে প্রসংগিকভাবে এ বাক্যটি মাঝখানে এসে গেছে। প্রশ্নটি ছিল, আকাশ ও পৃথিবী যদি প্রথমে না থেকে থাকে এবং পরে সৃষ্টি করা হয়ে থাকে তাহলে প্রথমে কি ছিল? এ প্রশ্নটি এখানে উল্লেখ না করেই এর সংক্ষিপ্ত জবাব দেয়া হয়েছে এ বলে যে, প্রথমে পানি ছিল। এ পানি মানে কি তা আমরা বলতে পারি না। পানি নামে যে পদার্থটিকে আমরা চিনি সেটি, না এ শব্দটিকে এখানে নিছক জনপক অর্থে অর্থাৎ ধাতুর বর্তমান কঠিন অবস্থার পূর্ববর্তী দ্বৰীভূত (Fluid) অবস্থা বুঝানোর জন্য ব্যবহার করা হয়েছে? তবে আগ্নাহের আরশ পানির ওপরে ছিল—এ বাক্যটির যে অর্থ আমরা বুবাতে পেরেছি তা হচ্ছে এই যে, আগ্নাহের সান্তাজ্য তখন পানির ওপর প্রতিষ্ঠিত ছিল।

৮. এ বঙ্গবেদের অর্থ হচ্ছে, মহান আগ্নাহ আকাশ ও পৃথিবী এজন্য সৃষ্টি করেছেন যে, মূলত তোমাদের (অর্থাৎ মানুষ) সৃষ্টি করাই তাঁর উদ্দেশ্য ছিল। আর তোমাদের তিনি সৃষ্টি করেছেন তোমাদের ওপর নৈতিক দায়িত্বের বোৰা চাপিয়ে দেবার জন্য। তোমাদেরকে খিলাফতের ইখতিয়ার দান করে তিনি দেখতে চান তোমাদের মধ্য থেকে কে সেই ইখতিয়ার এবং নৈতিক দায়িত্ব কিভাবে ব্যবহার ও পালন করে? এ সৃষ্টি কর্মের গভীরে যদি এ উদ্দেশ্য নিহিত না থাকতো, যদি ইখতিয়ার সোপান করা সত্ত্বেও কোন পরীক্ষা, হিসেব-নিকেশ, জবাবদিহি ও শাস্তি-পূরকারের প্রয় না থাকতো এবং নৈতিকভাবে দায়িত্বশীল হওয়া সত্ত্বেও যদি মানুষকে কোন পরিণাম ফল ভোগ না করে এমনি এমনিই মরে যেতে হতো, তাহলে এ সমস্ত সৃষ্টিকর্ম পুরোপুরি একটি অর্থহীন খেলা-তামাশা বলে বিবেচিত হতো এবং প্রকৃতির এ সমগ্র কারখানাটিরই একটি বাজে কাজ ছাড়া আর কোন মর্যাদাই থাকতো না।

৯. অর্থাৎ তারা এমন শোচনীয় অঙ্গস্তা ও মৃত্যুতায় লিপ্ত যে, তারা বিশ-জাহানকে একজন খেলোয়াড়ের খেলাঘর এবং নিজেদেরকে তার মনভূলানো খেলনা মনে করে বসেছে। এ নির্বোধ জনোচিত কর্মনাবিলাসে তারা এত বেশী নিমগ্ন হয়ে পড়েছে যে, যখন তুমি তাদেরকে এ কর্মবহুল জীবনের নিরেট উদ্দেশ্য এবং এ সংগে তাদের নিজেদের অঙ্গস্তের যুক্তিসংগত উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য বুঝাতে থাকো তখন তারা অট্টহাসিতে ফেটে পড়ে এবং তোমাকে এ বলে বিদ্রূপ করতে থাকে যে, তুমি তো যাদুকরের মতো কথা বলছো।

وَلَئِنْ أَذَقْنَا إِلَّا نَسَانَ مِنْ رَحْمَةِ ثُرَّتْ عَنْهَا مِنْهُ إِنَّهُ لِيَئُوسٌ  
 كُفُورٌ ⑤ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءً بَعْدَ ضَرَاءً مُسْتَهْلِكَةً لِيَقُولُ ذَهَبَ  
 السَّيِّئَاتُ عَنِّي ۖ إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُورٌ ⑥ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا  
 الصِّلَاحَاتِ ۖ أُولَئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ⑦

২ রূক্তি

আমি মানুষকে নিজের অনুগ্রহভাজন করার পর আবার কখনো যদি তাকে তা থেকে বঞ্চিত করি তাহলে সে হতাশ হয়ে পড়ে এবং অকৃতজ্ঞতার প্রকাশ ঘটাতে থাকে। আর যদি তার ওপর যে বিপদ এসেছিল তার পরে আমি তাকে নিয়ামতের স্বাদ আবাদন করাই তাহলে সে বলে, আমার সব বিপদ কেটে গেছে। তখন সে আনন্দে আত্মহারা হয়ে পড়ে এবং অহংকার করতে থাকে।<sup>১০</sup> এ দোষ থেকে একমাত্র তারাই মুক্ত যারা সবর করে<sup>১১</sup> এবং সৎকাজ করে আর তাদের জন্য রয়েছে ক্ষমা এবং বিরাট প্রতিদানও।<sup>১২</sup>

১০. এ হচ্ছে মানুষের নীচতা, স্তুলন্তৃষ্ঠি ও অপরিণামদর্শিতার বাস্তব চিত্র। জীবনের কর্মচক্রে অংগনে পদে পদে এর সাক্ষাত পাওয়া যায়। সাধারণতাবে প্রত্যেক ব্যক্তি নিজের মন-মানসিকতা পর্যালোচনা করে নিজের মধ্যেও এর অবস্থান অনুভব করতে পারে। কখনো সে সচ্ছলতা ও প্রাচুর্যের অধিকারী হয়ে এবং শক্তি-সামর্থ সাত করে অহংকার করে বেড়ায়। শরতের প্রকৃতি যেমন সবদিক সবুজ-শ্যামল দেখা যায় তেমনি কখনো দেখতে পায় চারদিক সবুজ শ্যামলে পরিপূর্ণ। মনের কোণে তখন একথা একবার উকিও দেয় না যে, এ সবুজের সমারোহ একদিন তিরোহিত হয়ে পাতা ঝরার মওসুমও আসতে পারে। কোন বিপদের ফেরে পড়লে আবেগে উজেজনায় সে কেইদে ফেলে, বেদনা ও হতাশায় ঢুবে যায় তার সারা মন-মস্তিষ্ক এবং এত বেসামাল হয়ে পড়ে যে, আল্লাহকে পর্যন্ত গালমন্দ করে বসে এবং তাঁর সার্বভৌম শাসন কর্তৃত্বকে অতিসম্পাত্ত করে নিজের দুঃখ-বেদনা সাধব করতে চেষ্টা করে। তারপর যখন দুঃসময় পার হয়ে গিয়ে সুসময় এসে যায় তখন আবার সেই আগের মতোই দস্ত ও অহংকারে ধরাকে সরা জ্ঞান করে এবং সুখ-ঐশ্বর্যের নেশায় মস্ত হয়।

এখানে মানুষের এ নীচপ্রকৃতির বর্ণনা দেয়া হচ্ছে কেন? অত্যন্ত সূক্ষ্ম পদ্ধতিতে লোকদেরকে সতর্ক করাই এর উদ্দেশ্য। এখানে বল্লে হচ্ছে যে, আজ নিরাপদ ও নিশ্চিন্ত পরিবেশে যখন আমার নবী আল্লাহর নাফরামানীর পরিণামে তোমাদের ওপর আয়াব নাখিল হবে বলে তোমাদের সাবধান করে দেন তখন তোমরা তাঁর একথা শনে ঠাট্টা-বিদ্রূপ করতে এবং বলতে থাকো, “আরে পাগল! দেখছো না আমরা সুখ-ঐশ্বর্যের সাগরে তাসছি,

فَلَعْلَكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَرْكَأَنْ  
يَقُولُوا لَوْلَا أَنْزَلَ عَلَيْهِ كَنْزًا أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكٌ مِّنْ أَنْتَ نَذِيرٌ  
وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۝

কাজেই হে নবী এমন যেন না হয়, তোমার প্রতি যে জিনিসের অহি করা হচ্ছে তুমি তার মধ্য থেকে কোন জিনিস (বর্ণনা করা) বাদ দিবে এবং একথায় তোমার মন সংকুচিত হবে এ জন্য যে, তারা বলবে, “এ ব্যক্তির ওপর কোন ধনভাণ্ডার অবতীর্ণ হয়নি কেন” অথবা “এর সাথে কোন ফেরেশতা আসেনি কেন?” তুমি তো নিছক সতর্ককারী। এরপর আল্লাহই সব কাজের ব্যবস্থাপক। ۱۳

চারদিকে আমাদের শ্রেষ্ঠত্বের ঝাঙা উড়ছে, এ সময় দিন-দুপুরে তুমি কেমন করে দেখলে আমাদের ওপর আয়াব নাযিল হওয়ার বিভীষিকাময় স্বপ্ন।” এ অবস্থায় আসলে নবীর উপদেশের জবাবে তোমাদের এ ঠাট্টা বিদ্যু তোমাদের নীচ সহজাত প্রবৃত্তির একটি নিকৃষ্টতর প্রদর্শনী ছাড়া আর কিছুই নয়। আল্লাহ তো তোমাদের উষ্টো ও অসৎকার্যাবলী সত্ত্বেও নিছক তাঁর অনুগ্রহ ও করণার কারণে তোমাদের শাস্তি বিলাপিত করছেন। তোমাদের সংশোধিত হবার সুযোগ দেয়াই তাঁর উদ্দেশ্য। কিন্তু তোমরা এ অবকাশ কালে ভাবছো, আমাদের সঙ্গে সঙ্গে প্রাচুর্য কেমন হ্যায় বুনিয়াদের ওপর প্রতিষ্ঠিত হয়েছে এবং আমাদের এ বাগানে কেমন চিরবসন্তের আমেজ লেগেছে, যেন এখানে শীতের পাতা ঝরার মওসুমের আগমনের কোন আশংকাই নেই।

১১. এখানে সবরের আর একটি অর্ধ সামনে আসছে। ওপরে যে নীচতার বর্ণনা এসেছে সবর তার বিপরীত গুণ প্রকাশ করে। সবরকারী ব্যক্তি কালের পরিবর্তনশীল অবস্থায় নিজের মানসিক ভারসাম্য আটুট রাখে। সময়ের প্রত্যেকটি পরিবর্তনের প্রভাব গ্রহণ করে সে নিজের রং বদলাতে থাকে না। বরং সব অবস্থায় একটি যুক্তিসংগত ও সঠিক মনোভাব ও দৃষ্টিভঙ্গী নিয়ে এগিয়ে চলে। যদি কখনো অবস্থা অনুকূলে এসে যায় এবং সে ধনাড়তা, কর্তৃত্ব ও খ্যাতির উচ্চাসনে ঢ়েতে থাকে তাহলে শ্রেষ্ঠত্ব ও অহংকারের নেশায় মন্ত হয়ে বিপর্যে পরিচালিত হয় না। আর যদি কখনো বিপদ-আপদ ও সমস্যা-সংকটের করাল আঘাত তাকে ক্ষত-বিক্ষত করতে থাকে তাহলে এহেন অবস্থায়ও সে নিজের মানবিক চরিত্র বিনষ্ট করে না। আল্লাহর পক্ষ থেকে সুযৈশ্য বা বিপদ-মুক্তীবত যে কোন আকারেই তাকে পরীক্ষায় ফেলা হোক না কেন উভয় অবস্থায়ই তার ধৈর্য ও সহিষ্ণুতা অপরিবর্তিত ও দৃঢ়ভাবে প্রতিষ্ঠিত থাকে। তার হৃদয়পাত্র কখনো কোন ছেট বা বড় জিনিসের আধিক্যে উপচে পড়ে না।

১২. অর্থাৎ আল্লাহ এমন ধরনের লোকদের দোষ-ক্রটি মাফও করে দেন এবং তাদের সংকাজের পুরস্কারও দেন।

أَيَقُولُونَ أَفْتَرَهُ دُقْلَ فَأَتُوا بِعَشْرَ سَوْرٍ مِثْلِهِ مُفْتَرِيٍّ  
وَادْعَوْمَنَ أَسْتَطْعُتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَلِّيْقِينَ

এরা কি বলছে, নবী নিজেই এ কিতাবটি রচনা করেছে? বলো, ঠিক আছে, তাই যদি হয়, তাহলে এর মতো দশটি সূরা তোমরা বানিয়ে নিয়ে এসো এবং আল্লাহ ছাড়া তোমাদের আর যেসব মাবুদ আছে তাদেরকে সাহায্যের জন্যে ডাকতে পারলে ডেকে নাও, যদি তোমরা (তাদেরকে মাবুদ মনে করার ব্যাপারে) সাক্ষা হয়ে থাকো।

১৩. এ বক্তব্যের অর্থ বুঝার জন্যে যে অবস্থায় এটি পেশ করা হয় সেটি অবশ্যি সামনে রাখতে হবে। মুক্তি এমন একটি গোত্রের কেন্দ্রভূমি যার ধর্মীয় কর্তৃত এবং আধিক, বাণিজ্যিক ও রাজনৈতিক ক্ষমতার দাপট সমগ্র আরবের উপর প্রতিষ্ঠিত। এ গোত্রটি যখন অগ্রগতির সর্বোক শিখরে উঠেছে, ঠিক তখনই সেই জনপদের এক ব্যক্তি উঠে প্রকাশ্যে ঘোষণা করেন, তোমরা যে ধর্মের পৌরহিত্য করছে তা পরিপূর্ণ গোমরাহী ছাড়া আর কিছুই নয়। তোমরা যে সামাজিক ও সাংস্কৃতিক ব্যবস্থার নেতৃত্ব আসনে বসে আছো তার শিকড়ের গভীর মূলদেশে পর্যন্ত পচন ধরেছে এবং তা একটি গলিত ব্যবস্থা ছাড়া আর কিছুই নয়। আল্লাহর আযাব তোমাদের উপর প্রচঙ্গবেগে ঝাপিয়ে পড়িতে উদ্যত। আমি আল্লাহর পক্ষ থেকে তোমাদের সামনে যে সত্য ধর্ম ও কল্যাণময় জীবন বিধান পেশ করছি তাকে গ্রহণ করা ছাড়া তোমাদের জন্য বাঁচার আর দিতীয় কোন পথ নেই। তার সাথে তার নিজের পৃত-পৰিত্র এবং যুক্তিসংগত কথা ছাড়া আর এমন কোন অসাধারণ জিনিস নেই যা দেখে সাধারণ মানুষ তাকে আল্লাহর পক্ষ থেকে নিযুক্ত বলে মনে করতে পারে। আর চারপাশের পরিমণ্ডলে ধর্ম, নৈতিকতা ও সামাজিক-সাংস্কৃতিক ক্ষেত্রে গভীর মৌলিক ক্রটি ছাড়া এমন কোন বাহ্যিক আলামত নেই, যা আযাব নাযিল হওয়াকে চিহ্নিত করতে পারে। বরং এর সম্পূর্ণ বিপরীত। সমস্ত সুস্পষ্ট আলামত একথাই প্রকাশ করছে যে, তাদের উপর আল্লাহর (এবং তাদের বিশ্বাস অনুযায়ী) দেবতাদের বড়ই অনুগ্রহ রয়েছে এবং তারা যাকিছু করছে ঠিকই করছে। এহেন অবস্থায় একথা বলার ফলে জনপদের কতিপয় অত্যন্ত সুস্থ বৃন্দি-বিবেক সম্পর্ক এবং সত্যনিষ্ঠ ব্যক্তি ছাড়া বাদবাকি সমস্ত লোকই যে তার বিমলকে খড়গহস্ত হবে, তাতে কোন সন্দেহ নেই। এটাই স্বাভাবিক, এর পরিণতি এ ছাড়া আর কিছু হতেই পারে না। কেউ জুনুম-নির্যাতনের সাহায্যে তাকে দাবিয়ে দিতে চায়। কেউ মিথ্যা দোষারোপ এবং আজে বাজে প্রশ্ন-আপত্তি ইত্যাদি উত্থাপন করে তার পায়ের তলা থেকে মাটি সরিয়ে দেয়ার চেষ্টা করে। কেউ বিদেশমূলক বিরূপ আচরণের মাধ্যমে তার সাহস ও হিমত গুড়িয়ে দিতে চায়। আবার কেউ ঠাট্টা-তামাশা, পরিহাস, ব্যাঙ-বিদুপ ও অগ্রীল-কুরচিপূর্ণ মন্তব্য করে তার কথাকে গুরুত্বহীন করে দিতে চায়। এভাবে কয়েক বছর ধরে এ ব্যক্তির দাওয়াতকে মোকাবিলা করা হতে থাকে। এ মোকাবিলা যে কত হৃদয়বিদারক ও হতাশাব্যঞ্জক হতে পারে তা সুস্পষ্ট করে বলার প্রয়োজন নেই। একপ পরিহিতিতে আল্লাহ তাঁর নবীর হিমত

فِإِنْسَتِجِبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزِلَ بِعِلْمٍ إِنَّهُ وَأَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا  
هُوَ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ<sup>৪</sup>

এখন যদি তোমাদের মাবুদরা তোমাদের সাহায্যে না পৌছে থাকে তাহলে জেনে রাখো এ আল্লাহর ইল্ম থেকে নাযিল হয়েছে এবং তিনি ছাড়া আর কোন সত্ত্বিকার মাবুদ নেই। তাহলে কি তোমরা (এ সত্যের সামনে) আনুগত্যের শির নত করছো? <sup>৪</sup>

অটুট রাখার জন্য তাঁকে উপদেশ দিয়ে বলছেন, ভালো ও অনুকূল অবস্থায় আনন্দে উৎফুল্ল হয়ে উঠো এবং খারাপ ও প্রতিকূল অবস্থায় হতাশ হয়ে পড়ো মৃত্যুত নীচ ও হীনমন্য লোকদের কাজ। আমার দৃষ্টিতে যে ব্যক্তি নিজে সৎ হয় এবং সততার পথে দৈর্ঘ্য, দৃঢ়তা ও অবিচলতার সাথে অগ্রসর হয় সে-ই আসলে মর্যাদার অধিকারী। কাজেই যে ধরনের বিদ্যে, বিরূপ ব্যবহার, ব্যুৎপ-বিদ্যুৎ ও মূর্খজনোচিত আচরণ দ্বারা তোমার মোকাবিলা করা হচ্ছে, তার ফলে তোমার দৃঢ়তা ও অবিচলতায় যেন ফাটল না ধরে। অহীর মাধ্যমে তোমার সামনে যে মহাসত্যের দ্বার উন্মুক্ত করা হয়েছে তার প্রকাশ ও ঘোষণায় এবং তার প্রতি আহবান জানাতে যেন তুমি একটুও কৃষ্টিত ও ভীত না হও। অমুক বিষয়টি শোনার সাথে সাথেই যখন লোকেরা তা নিয়ে ব্যুৎপ-বিদ্যুৎ করতে থাকে তখন তা কেমন করে বলবো এবং অমুক সত্যটি যখন কেউ গুনতেই প্রস্তুত নয় তখন তা কিভাবে প্রকাশ করবো, এ ধরনের চিত্তা এবং দোদুল্যমানতা তোমার মনে যেন কখনো উদয়ই না হয়। কেউ মানুক বা না মানুক তুমি যা সত্য মনে করবে নির্দিষ্টায় ও নির্ভয়ে এবং কোন প্রকার কমবেশী না করে তা বলে যেতে থাকবে, পরিণাম আল্লাহর হাতে সোপর্দ করে দেবে।

১৪. এখানে একই যুক্তির মাধ্যমে কুরআনের আল্লাহর কালাম হওয়ার প্রমাণ পেশ করা হয়েছে এবং একই সংগে তাওয়াদের প্রমাণও। এ যুক্তির সার নিয়াম হচ্ছে :

এক : তোমাদের মতে যদি এটা মানুষের বাণী হয়ে থাকে তাহলে অবশ্যি এমন বাণী রচনার ক্ষমতা মানুষের থাকা উচিত। কাজেই তোমরা যখন দা঵ী করছো, এ কিতাবটি আমি (মুহাম্মাদ) নিজেই রচনা করেছি তখন তোমাদের এ দা঵ী কেবলমাত্র তখনই সঠিক হতে পারে যখন তোমরা এমনি ধরনের একটি কিতাব রচনা করে দেখিয়ে দেবে। কিন্তু বারবার চ্যালেঞ্জ দেবার পরও যদি তোমরা সবাই মিলে এর নজীর পেশ করতে না পারো তাহলে আমার এ দা঵ী সত্য যে, আমি এ কিতাবের রচয়িতা নই বরং আল্লাহর জ্ঞান থেকে এটি নাযিল হয়েছে।

দুই : তারপর এ কিতাবে যেহেতু তোমাদের মাবুদদের প্রকাশ্যে বিরোধিতা করা হয়েছে এবং পরিষ্কার বলা হয়েছে, তাদের ইবাদাত বলেগী করো না, কারণ আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতায় তাদের কোন অংশ নেই, তাই অবশ্যি তোমাদের মাবুদদেরও (যদি সত্ত্ব তাদের কোন শক্তি থাকে) আমার দা঵ীকে যিথ্যা প্রমাণ এবং এ কিতাবের নজীর

مَنْ كَانَ يَرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرِزْقَهُ مَنْوَفٌ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ  
فِيهَا وَهُنَّ فِيهَا لَا يُخْسِنُونَ<sup>১৫</sup> أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ  
إِلَّا النَّارُ زَ وَحْبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَطَّلَ مَا كَانُوا بِعَمَلُونَ<sup>১৬</sup>

যারা শুধুমাত্র এ দুনিয়ার জীবন এবং এর শোভা-সৌন্দর্য কামনা করে<sup>১৫</sup> তাদের কৃতকর্মের সমুদয় ফল আমি এখানেই তাদেরকে দিয়ে দেই এবং এ ব্যাপারে তাদেরকে কম দেয়া হয় না। কিন্তু এ ধরনের লোকদের জন্য আখেরাতে আগন ছাড়া আর কিছুই নেই।<sup>১৬</sup> (সেখানে তারা জানতে পারবে) যাকিছু তারা দুনিয়ায় বানিয়েছে সব বরবাদ হয়ে গেছে এবং এখন তাদের সমস্ত কৃতকর্ম ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়েছে।

পেশ করার ব্যাপারে তোমাদের সাহায্য করা উচিত। কিন্তু এ ফায়সালার সময়ও যদি তারা তোমাদের সাহায্য না করে এবং তোমাদের মধ্যে এ কিতাবের নজীর পেশ করার মতো শক্তি সঞ্চার করতে না পারে, তাহলে এ থেকে পরিষ্কার প্রমাণ হয়ে যায় যে, তোমরা তাদেরকে অথবা তোমাদের মাবুদ বানিয়ে রেখেছো। মূলত তাদের মধ্যে কোন শক্তি নেই এবং আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতার কোন অঙ্গও নেই, যার ভিত্তিতে তারা মাবুদ হবার অধিকার লাভ করতে পারে।

এ আয়াত থেকে আনুষঙ্গিকভাবে একথাও জানা যায় যে, এ সূরাটি সূরা ইউনূসের পূর্বে নায়িল হয়। এখানে দশটি সূরা রচনা করে আনার চ্যালেঞ্জ দেয়া হয়। এ চ্যালেঞ্জের জবাব দিতে তারা অক্ষম হলে এরপর সূরা ইউনূস বলা হয় : ঠিক আছে, তাহলে শুধুমাত্র এরি মতো একটি সূরাই রচনা করে নিয়ে এসো। (ইউনূস, ৩৮ আয়াত, ৪৬ টাকা)

১৫. এখানে যে প্রসংগে ও যে সামঞ্জস্যের পেক্ষিতে একথা বলা হয়েছে তা হচ্ছে এই যে, সে যুগে যে ধরনের লোকেরা কুরআনের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করছিল এবং আজও প্রত্যাখ্যান করছে তাদের বেশীর ভাগই দুনিয়া পূজারী। বৈষয়িক স্বার্থ তাদের মন-মন্তিককে আচ্ছন্ন করে রাখে। আল্লাহর বাণী প্রত্যাখ্যান করার জন্য তারা যে ওজুহাত দেখায় তা সবই যেকী। আসল কারণ হচ্ছে তাদের দৃষ্টিতে দুনিয়া ও তার বস্তুবাদী স্বার্থের উর্ধ্বে কোন জিনিসের কোন মূল্য নেই এবং এ স্বার্থগুলো থেকে লাভবান হতে হলে তাদের প্রয়োজন লাগামহীন স্বাধীনতা।

১৬. অর্থাৎ যার সামনে রয়েছে শুধু দুনিয়ার এ জীবন এবং এর স্বার্থ ও সুখ-সঙ্গেগ লাভ সে এ বৈষয়িক স্বার্থ উদ্ধারের জন্য যেমন প্রচেষ্টা এখানে চালাবে তেমনি তার ফল সে এখানে পাবে। কিন্তু আখেরাত যখন তার লক্ষ নয় এবং সেজন্য সে কোন চেষ্টাও করেনি তখন তার দুনিয়ার বৈষয়িক স্বার্থ উদ্ধার প্রচেষ্টার ফল লাভ আখেরাত পর্ফর্স দীর্ঘায়িত হবার কোন কারণ নেই। সেখানে ফল লাভের সভাবনা একমাত্র তখনই হতে পারে যখন দুনিয়ায় মানুষ এমন সব কাজের জন্য প্রচেষ্টা চালায় যেগুলো আখেরাতেও

أَفَمِنْ كَانَ عَلَىٰ بِينَةٍ مِّنْ رَبِّهِ وَيَتْلُو شَاهِلَ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتْبٌ  
مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً أُولَئِكَ يَؤْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ يَكْفُرُ بِهِ مِنَ  
الْأَحَزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدٌ هُنَّ فَلَاتَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ  
رِبِّكَ وَلِكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ<sup>১</sup>

তারপর যে ব্যক্তি তার রবের পক্ষ থেকে একটি সুস্পষ্ট সাক্ষের অধিকারী ছিল,<sup>১</sup> এরপর প্রতিপালকের পক্ষ থেকে একজন সাক্ষীও (এ সাক্ষের সমর্থনে) এসে গেছে<sup>২</sup> এবং পথপদর্শকও অনুগ্রহ হিসেবে পূর্বে আগত মূসার কিতাবও বর্তমান ছিল (এ অবস্থায় সে ব্যক্তিও কি দুনিয়া পূজারীদের মতো তা অঙ্গীকার করতে পারে?) এ ধরনের লোকেরা তো তার প্রতি ঈমান আনবেই,<sup>৩</sup> আর মানব গোষ্ঠীর মধ্য থেকে যে-ই একে অঙ্গীকার করে তার জন্য যে জায়গার ওয়াদা করা হয়েছে তা হচ্ছে দোখ্য। কাজেই হে নবী! তুমি এ জিনিসের ব্যাপারে কোন প্রকার সন্দেহে পড়ে যেয়ো না, এতো তোমার রবের পক্ষ থেকে পাঠানো সত্য। তবে বেশীর ভাগ লোক তা স্বীকার করে না।

ফলদায়ক হয়। দৃষ্টান্ত স্বরূপ, যদি কেউ তার নিজের বসবাস করার জন্য একটি সুরম্য প্রাসাদ ঢায় এবং এখানে এ ধরনের প্রাসাদ তৈরী করার জন্য যেসব ব্যবস্থা অবলম্বন করা দরকার তা সবই সে অবলম্বন করে তাহলে নিচ্যই একটি সুরম্য প্রাসাদ তৈরী হয়ে যাবে এবং তার কোন একটি ইটও নিছক একজন কাফের তাকে দেয়ালের গায় বসাছে বলে প্রাসাদের দেয়ালে বসতে অঙ্গীকার করবে না। কিন্তু মৃত্যুর আগমন এবং জীবনের শেষ নিখাসের সাথে সাথেই তাকে নিজের এ প্রাসাদ এবং এর সমস্ত সাজসরঞ্জাম এ দুনিয়ায় ছেড়ে চলে যেতে হবে। এর কোন জিনিসও সে সংগে করে পরলোকে নিয়ে যেতে পারবে না। যদি সে আখেরাতে প্রাসাদ তৈরী করার জন্য কিছু না করে থাকে তাহলে তার এ প্রাসাদ তার সাথে সেখানে স্থানান্তরিত হবার কোন যুক্তিসংগত কারণ নেই। দুনিয়ায় সে যদি এমন সব কাজে প্রচেষ্টা নিয়েজিত করে যেগুলোর সাহায্যে আল্লাহর আইন অনুযায়ী আখেরাতে প্রাসাদ নির্মিত হয় তাহলে একমাত্র তখনই সে ওখানে কোন প্রাসাদ লাভ করতে পারে।

এখন প্রশ্ন করা যেতে পারে, এ যুক্তি দ্বারা তো শুধু এটকুই বুঝা যায় যে, সেখানে সে কোন প্রাসাদ পাবে না। কিন্তু প্রাসাদের পরিবর্তে সে আগুন লাভ করবে, এ কেমন কথা? এর জবাব হচ্ছে (কুরআনই বিভিন্ন সময় এ জবাবটি দিয়েছে) যে ব্যক্তি আখেরাতকে বাদ দিয়ে শুধুমাত্র দুনিয়ার জন্য কাজ করে সে অনিবার্য ও স্বাভাবিকভাবে এমন পদ্ধতিতে কাজ করে যার ফলে আখেরাতে প্রাসাদের পরিবর্তে আগুনের কুণ্ড তৈরী হয়। (সূরা ইয়াসীনের ১২ টাকা দেখুন)

وَمِنْ أَظْلَمُ مِنْ أَفْتَرِي عَلَى اللَّهِ كَلَّ بَا، وَلِئَلَّكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ  
وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هُؤُلَاءِ الَّذِينَ كَلَّ بِواعِلَ رَبِّهِمْ، أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى  
الظَّالِمِينَ<sup>১৬</sup> الَّذِينَ يَصْدُونَ عَنِ سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوْجَاءً  
وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كُفَّارُونَ<sup>১৭</sup>

আর যে ব্যক্তি আল্লাহর বিরুদ্ধে মিথ্যা রটনা করে তার চেয়ে বড় জালেম আর কে হবে? <sup>২০</sup> এ ধরনের লোকদের তাদের রবের সামনে উপস্থিত করা হবে এবং সাক্ষীরা সাক্ষ দেবে, এরাই নিজেদের রবের বিরুদ্ধে মিথ্যা রটনা করেছিল। শোনো, জালেমদের ওপর আল্লাহর লানত<sup>২১</sup>—এমন জালেমদের <sup>২২</sup> ওপর যারা আল্লাহর পথে যেতে মানুষকে বাধা দেয়, সেই পথকে বাঁকা করে দিতে চায়<sup>২৩</sup> এবং আখেরাত অঙ্গীকার করে।

১৭. অর্থাৎ যে ব্যক্তি নিজেই নিজের অস্তিত্ব, পৃথিবী ও আকাশের নির্মাণ এবং বিশ্ব-জাহানের শাসন-শৃংখলা বিধানের ক্ষেত্রে এ বিশয়ের সুস্পষ্ট সাক্ষলাভ করেছিল যে, একমাত্র আল্লাহই এ দুনিয়ার সুষ্ঠা, মালিক ও প্রতিপালক এবং এ সাক্ষ দেখে যার মনে আগে থেকেই বিশ্বাস জন্মাচ্ছিল যে, এ জীবনের পরে আরো কোন জীবন অবশ্যি হওয়া উচিত যেখানে মানুষ আল্লাহর কাছে তার কাজের হিসাব দেবে এবং নিজের কৃতকর্মের জন্য পুরস্কার ও শাস্তি লাভ করবে।

১৮. অর্থাৎ কুরআন এসে এ প্রকৃতিগত ও বৃক্ষিক্রিয় সাক্ষের প্রতি সমর্থন জ্ঞাপন করলো এবং তাকে জানালো তুমি বিশ্বপ্রকৃতিতে ও জীবনে ক্ষেত্রে যার নির্দশন ও পূর্বাভাস পেয়েছো প্রকৃতপক্ষে তাই সত্য।

১৯. বজ্রবের যে প্রাসংগিক ধারাবাহিকতা চলে এসেছে তার প্রেক্ষিতে এ আয়াতের অর্থ হচ্ছে, যারা দুনিয়ার জীবনের বাহ্যিক দিকগুলো এবং তার আপাত চাকচিক্যে মুক্ত হয়ে গেছে তাদের জন্য কুরআনের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করা সহজ। কিন্তু যে ব্যক্তি নিজের অস্তিত্ব ও বিশ্ব-জাহানের ব্যবস্থাপনায় আগে থেকেই তাওইদ ও আখেরাতের স্পষ্ট সাক্ষ-প্রমাণ পেয়ে আসছিল তারপর কুরআন এসে ঠিক সেই একই কথা বললো, যার সাক্ষ সে ইতিপূর্বে নিজের মধ্যে এবং বাইরেও পাওয়া গেছিল আর কুরআনের পূর্বে আগত আসমানী কিতাব থেকেও এর পক্ষে আরো সমর্থন পাওয়া গেলো, সে কেমন করে এসব শক্তিশালী সাক্ষ-প্রমাণের দিক থেকে চোখ ফিরিয়ে নিয়ে এ অঙ্গীকারকারীদের সুরে সুর মিলাতে পারে? এ উক্তি থেকে একথা পরিষ্কার জানা যায় যে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম কুরআন নাযিলের পূর্বেই ঈমান বিল গাইব-এর মনফিল অতিক্রম করেছিলেন। সূরা আন'আমে যেমন হ্যরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, তিনি

أَوْلَئِكَ لَمْ يَكُنُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ أُولَائِمَّ يُضْعَفُ لَهُمُ الْعَزَّةُ إِذْ مَا كَانُوا يَسْتَطِعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبَصِّرُونَ ۝ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَغْتَرُونَ ۝ لَأَجْرًا أَنْهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْأَخْسَرُونَ ۝

— তারা<sup>২৪</sup> মৃথীবীতে আল্লাহকে অক্ষম করতে পারতো না এবং আল্লাহর মোকাবিলায় তাদের কোন সাহায্যকারী ছিল না। তাদেরকে এখন দ্বিতীয় আয়া দেয়া হবে।<sup>২৫</sup> তারা কারোর কথা শুনতেও পারতো না এবং তারা নিজেরা কিছু দেখতেও পেতো না। তারা এমন লোক যারা নিজেরাই নিজেদেরকে ক্ষতির মধ্যে ঠেলে দিয়েছে এবং তাদের মনগড়া সবকিছুই তাদের কাছ থেকে হারিয়ে গেছে।<sup>২৬</sup> অনিবার্যভাবে আখেরাতে তারাই হবে সবচেয়ে ক্ষতিগ্রস্ত।

নবী হবার আগেই বিশ-জগতের নির্দশনসমূহ প্রত্যক্ষ করে তাওহীদের তত্ত্বজ্ঞান লাভ করেছিলেন, ঠিক তেমনি এ আয়াত পরিষ্কারভাবে জানিয়ে দিচ্ছে যে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামও চিন্তা-গবেষণার মাধ্যমে এ সত্যে উপনীত হয়েছিলেন। আর এর পর কুরআন এসে কেবল এর সত্যতা প্রমাণ এবং একে সুন্দরী করেনি বরং তাঁকে সরাসরি সত্যের প্রত্যক্ষ জ্ঞানও দান করেছে।

২০. আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতা এবং তাঁর বন্দেগী লাভ করার অধিকারে অন্যকে শরীক করার কথা বলে। অথবা একথা বলে যে, নিজের বাসাদের হেদয়াত ও গোমরাইর ব্যাপারে আল্লাহর কোন আগ্রহ নেই এবং তিনি আমাদের পথ দেখাবার জন্য কোন কিতাব ও কোন নবী পাঠাননি। বরং তিনি আমাদের স্বাধীনভাবে ছেড়ে দিয়েছেন, যেভাবে ইচ্ছা আমরা আমাদের জীবন যাপন করতে পারি। অথবা বলে, আল্লাহ এমনি খেলাছলে আমাদের সৃষ্টি করেছেন এবং সেভাবে আমাদের ব্যতিক্রম করে দেবেন। তাঁর সামনে আমাদের কোন জবাবদিহি করতে হবে না। কাজেই আমাদের কোন পুরস্কার বা শাস্তি ও লাভ করতে হবে না।

২১. এটা হচ্ছে আখেরাতের জীবনের বর্ণনা। সেখানে এ ঘোষণা দেয়া হবে।

২২. এটা প্রসংগক্রমে মাঝখানে বলা একটা বাক্য। যেসব জালেমের শুপর পরকালে আল্লাহর লানতের কথা ঘোষণা করা হবে তারা হবে এমনসব লোক যারা আজ দুনিয়ায় এ ধরনের কাজ করে যাচ্ছে।

২৩. অর্থাৎ তাদের সামনে এই যে সোজা পথ পেশ করা হচ্ছে এ পথ তারা পছন্দ করে না। তারা চায় এ পথ যদি তাদের মানসিক প্রবৃত্তি এবং তাদের জাহেলী স্বার্থ-

إِنَّ الَّذِينَ أَمْنَوْا وَعَمِلُوا الصِّلْحَتِ وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ أُولَئِكَ  
أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُنْ فِيهَا خَلِيلُونَ ⑭ مُثْلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَى  
وَالْأَصْمَرِ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ طَهَلٌ بِيَسْتَوْبِينَ مَثَلًا ، أَفَلَا تَنْكِرُونَ ⑮

তবে যারা ঈমান আনে, সৎকাজ করে এবং নিজের রবের একনিষ্ঠ অনুগত বান্দা হয়ে থাকে, তারা নিশ্চিত জানাতের অধিবাসী এবং জানাতে তারা চিরকাল থাকবে। ২৭ এ দল দু'টির উপমা হচ্ছে : যেমন একজন লোক অঙ্গ ও বধির এবং অন্যজন চক্ষুশান ও শ্রবণ শক্তি সম্পন্ন। এরা দু'জন কি সমান হতে পারে? তোমরা (এ উপমা থেকে) কি কোন শিক্ষা গ্রহণ করো না!

গ্রীতি-বিদেশ ও তাদের ধারণা-কল্পনা অনুযায়ী কীকা হয়ে যায় তাহলেই তারা তা গ্রহণ করবে।

২৪. এখানে আবার আখেরাতের জীবনের বর্ণনা দেয়া হচ্ছে।

২৫. একটি আশাব হবে নিজের গোমরাহ ইবার জন্য এবং আর একটি আশাব হবে অন্যদেরকে গোমরাহ করার এবং পরবর্তী বংশধরদের জন্য গোমরাহীর উত্তরাধিকার রেখে যাবার জন্য। (দেখুন সূরা আরাফের ৩৭ টিকা)

২৬. অর্থাৎ তারা আগ্নাহ, বিশ-জগত এবং নিজেদের অতিতু সম্পর্কে যেসব মতবাদ তৈরী করে নিয়েছিল তা সবই ভিত্তিহীন হয়ে পিয়েছিল। নিজেদের উপাস্য, সূপারিশকারী ও পৃষ্ঠপোষকদের শপর যেসব আহ্বা স্থাপন করেছিল সেগুলোও মিথ্যা প্রমাণিত হয়েছিল। আর মৃত্যুর পরের জীবন সম্পর্কে যেসব চিন্তা-অনুমান করে রেখেছিল তাও ভুল প্রমাণিত হয়েছিল।

২৭. এখানে আখেরাতের জীবনের বর্ণনা খতম হয়ে গেছে।

২৮. অর্থাৎ এ দু'জনের কাজের ধারা এবং সবশেষে এদের পরিণাম কি এক রকম হতে পারে? যে ব্যক্তি নিজেই পথ দেখে না এবং এমন কোন লোকের কথাও শোনে না, যে তাকে পথের কথা বলছে, সে নিচয়ই কোথাও ধাক্কা থাবে এবং মারাত্মক ধরনের দুর্টন্তার সম্মুখীন হবে। পক্ষাত্মে যে ব্যক্তি নিজে পথ দেখতে পাচ্ছে এবং কোন পথের সকান জানা লোকের পথনির্দেশনারও সাহায্য গ্রহণ করেছে সে নিচয়ই নিরাপদে নিজের মনযিলে পৌছে যাবে। উল্লেখিত দু'জন লোকের মধ্যেও এ একই পর্যায়ের পার্থক্য রয়েছে। তাদের একজন স্বচক্ষেও বিশ-জগতে মহা সত্ত্বের নির্দর্শনসমূহ প্রত্যক্ষ করে এবং আগ্নাহের পাঠানো পথপ্রদর্শকদের কথাও শোনে আর অন্য জন আগ্নাহের নির্দর্শনসমূহ দেখার জন্য নিজের চোখ খোলা রাখে না এবং নবীদের কথাও শোনে না। জীবনক্ষেত্রে এদের উভয়ের কার্যধারা এক রকম হবে কেমন করে? তারপর তাদের পরিণামের মধ্যে পার্থক্যই বা হবে না কেন?

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ رَأَيْنَى لَكُمْ نَلِيٰ يَرْمِبِينَ ⑩  
 لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ إِنَّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا يَوْمًا أَلِيمٌ ⑪  
 فَقَالَ الْمَلَائِكَةِ يَنْ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَانِرْلَكَ إِلَّا بَشَرٌ أَمْثَلَنَا  
 وَمَانِرْلَكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَادُوا لَنَا بَادِيَ الرَّأْيِ وَمَانِرَى  
 لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ بَلْ نَظَنْكُمْ كُلِّيَّنَ ⑫

## ৩. রূক্ত'

(আর এমনি অবস্থা ছিল যখন) আমি নৃহকে তার কওমের কাছে পাঠিয়েছিলাম। ২৯ (সে বললোঃ) "আমি তোমাদের পরিষ্কার ভাষায় সাবধান করে দিচ্ছি, তোমরা আগ্নাহ ছাড়া আর কারোর বন্দেগী করো না। নয়তো আমার আশংকা হচ্ছে তোমাদের ওপর একদিন যন্ত্রণাদায়ক আয়াব আসবে।" ৩০ জবাবে সেই কওমের সরদাররা, যারা তার কথা মানতে অস্বীকার করেছিল, বললোঃ "আমাদের দৃষ্টিতে তুমি তো ব্যস আমাদের যতো একজন যানুষ বৈ আর কিছুই নও।" ৩১ আর আমরা তো দেখছি আমাদের সমাজের মধ্যে যারা অত্যন্ত নিকৃষ্ট ও নিষ্পত্তিশীর ছিল তারাই কোন প্রকার চিন্তা-ভাবনা না করে তোমার অনুসরণ করেছে। ৩২ আমরা এমন কোন জিনিসও দেখছি না যাতে তোমরা আমাদের চেয়ে অগ্রবর্তী আছো। ৩৩ বরং আমরা তো তোমাদের মিথ্যাবাদী মনে করি।"

২৯. এ প্রসংগে সূরা আরাফের ৮ রূক্ত'র টীকাগুলো সামনে রাখলে ভালো হয়।

৩০. এ সূরার শুরুতে মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মুখেও এ এক কথাই উকারিত হয়েছে।

৩১. মকার লোকেরা মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে যে মূর্খ জনোচিত আপন্তি উথাপন করতো এখানেও সেই একই আপন্তি উথাপন করা হয়েছে। অর্থাৎ যে ব্যক্তি আমাদেরই যতো একজন মামুলি পর্যায়ের লোক, খায় দায়, চলাফেরা করে, ঘূমায় আবার জেগে থাকে, ছেলেমেয়ের বাপ হয়, তাকে আমরা কেমন করে আগ্নাহৰ পক্ষ থেকে নবী নিযুক্ত হয়ে এসেছেন বলে মনে নিতে পারি? (দেখুন সূরা ইয়াসীন, ১১ টীকা)

৩২. মকার বড় বড় ও উচু শ্রেণীর লোকেরা মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম সম্পর্কে যে কথা বলতো এখানেও তারাই পুনরাবৃত্তি হয়েছে। তারা বলতো, এর সাথে কারা আছে? ক'জন মাথাপরম ছোকরা, যাদের দুনিয়ার কোন অভিজ্ঞতাই নেই।

قَالَ يَقُولُ أَرْءَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَاتٍ مِّنْ رَبِّي وَأَتْسِنَى رَحْمَةً  
 مِّنْ عِنْدِهِ فَعَمِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنْلَزْ مَكْمُونَهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كُلُّهُوْنَ ④  
 وَيَقُولُ لَا سَلْكَمْ عَلَيْهِ مَا لَاهِ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ اللَّهِ وَمَا أَنَا  
 بِطَارِدٍ لِّلَّذِينَ أَمْنَوْا إِنَّهُمْ مُلْقُوا دَرِبَهُمْ وَلَكُنْيَى أَرْكَمْ قَوْمًا  
 تَجْهِيلُونَ ⑤

সে বললো, “হে আমার কওম! একটু ভেবে দেখো, যদি আমি আমার রবের পক্ষ থেকে একটি স্পষ্ট সান্ধি-প্রমাণের ওপর প্রতিষ্ঠিত থেকে থাকি এবং তারপর তিনি আমাকে তাঁর বিশেব রহমত দান করে থাকেন ৩৪ কিন্তু তা তোমাদের নজরে পড়েনি, তাহলে আমার কাছে এমন কি উপায় আছে যার সাহায্যে তোমরা মানতে না চাইলেও আমি জবরদস্তি তোমাদের ঘাড়ে তা চাপিয়ে দিবো? হে আমার কওম! এ কাজের জন্য আমি তোমাদের কাছে কোন অর্থ চাচ্ছি না। ৩৫ আমার প্রতিদান তো আগ্নাহৰ কাছেই রয়েছে। আর যারা আমার কথা মেনে নিয়েছে তাদেরকে ধাক্কা দিয়ে সরিয়ে দেয়াও আমার কাজ নয়, তারা নিজেরাই নিজেদের রবের কাছে যাবে। ৩৬ কিন্তু আমি দেখছি তোমরা মূর্খতার পরিচয় দিয়ে যাচ্ছ।

অথবা কয়েকজন গোলাম এবং নিম্ন শ্রেণীর কিছু সাধারণ মানুষ, যাদের বুদ্ধিশুক্ষি নেই এবং বিশ্বাসের দিক দিয়েও কমজোর। (দেখুন সূরা আন'আম ৩৪-৩৭ টীকা এবং সূরা ইউনূস ৭৮ টীকা)।

৩৩. অর্থাৎ তোমরা বলে ধাকো, আমাদের প্রতি রয়েছে আগ্নাহৰ অনুগ্রহ ও তাঁর রহমত এবং যারা আমাদের পথ অবস্থন করেনি তারা আগ্নাহৰ গ্যবের সম্মুখীন হয়েছে। তোমাদের এসব কথার কোন আলামত আমাদের নজরে পড়ে না। অনুগ্রহ যদি হয়ে থাকে তাহলে তা আমাদের প্রতি হয়েছে। কারণ আমরা ধন-দৌলত ও শান-শওকতের অধিকারী এবং একটি বিরাট জনগোষ্ঠী আমাদের নেতৃত্ব মেনে নিয়েছে। অন্যদিকে তোমরা কপৰ্দক শূন্য দেউলিয়ার দল, কোন্ বিষয়ে তোমরা আমাদের চেয়ে এগিয়ে আছো? তোমাদের আগ্নাহৰ প্রিয়পাত্র মনে করা হবে কেন?

৩৪. আগের ক্ষম্বুতে মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মুখ দিয়ে যে কথা উচ্চারিত হয়েছে এখানে তারই পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। বলা হয়েছে, প্রথমে আমি বিশ-জাহান ও মানুষের মধ্যে আগ্নাহৰ নিদর্শনাবলী দেখে তাওহীদের মূল তত্ত্বে পৌছে গিয়েছিলাম। তারপর আগ্নাহ তাঁর নিজের রহমতের (অর্থাৎ অহী) মাধ্যমে আমাকে সরাসরি

وَيَقُولُ مَنْ يَنْصُرْنِي مِنَ اللَّهِ إِنَّ طَرْدَهُ أَفْلَاتْنَ كَرْوَنَ ﴿٤١﴾  
 وَلَا  
 أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ إِنِّي  
 مَلَكٌ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزَدَّرُونِ أَعْيُنْكُمْ لَئِنْ يُؤْتَيْهُمْ أَلْحَانَ  
 اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنْفُسِهِمْ إِنِّي أَذَّلِمُ الظَّالِمِينَ ﴿٤٢﴾

আর হে আমার কওম! যদি আমি তাদেরকে তাড়িয়ে দেই তাহলে আল্লাহর পাকড়াও থেকে কে আমাকে বাঁচাবে? তোমরা কি এতটুকু কথাও বোব না? আমি তোমাদের একথা বলি না যে, আমার কাছে আল্লাহর ধনভাগুর আছে। একথাও বলি না যে, আমি অদ্যোর জ্ঞান রাখি এবং আমি ফেরেশতা এ দাবীও করি না।<sup>৩৭</sup> আর আমি একথাও বলতে পারি না যে, তোমরা যাদেরকে অবজ্ঞার দ্বিতীয়ে দেখ্যে তাদেরকে আল্লাহ কথনো কোন কল্যাণ দান করবেন না। তাদের মনের অবস্থা আল্লাহই তালো জানেন। যদি আমি এমনটি বলি তাহলে আমি ইবো জানেম”।

এ সত্যগুলোর জ্ঞান দান করেছেন। আমার মন ইতিপূর্বেই এগুলোর পক্ষে স্বাক্ষ দিয়ে আসছিল। এ থেকে এও জানা যায় যে, নবুওয়াত শাত করার আগেই সকল নবী অনুসন্ধান ও চিতা-গবেষণার মাধ্যমে ঈমান বিশ্ব গাইব তথা অদৃশ্যে বিশ্বাস শাত করে থাকেন। তারপর যদান আল্লাহ নবুওয়াতের মর্যাদা দান করার সময় তাদেরকে ঈমান বিশ্ব শাহাদাত অর্ধাং প্রত্যক্ষ দর্শন শক্ত বিশ্বাস দান করে থাকেন।

৩৫. আমি একজন নিশ্চার্ধ উপদেশদাতা। নিজের কোন লাভের জন্য নয় বরং তোমাদেরই তালোর জন্য এত কঠোর পরিশ্রম ও দুঃখ-কষ্ট সহ্য করছি। এ সত্যের দাওয়াত দেবার, এর জন্য প্রাণাত্মক পরিশ্রম করার ও বিপদ-মুসিবতের সম্মুখীন ইবার পেছনে আমার কোন ব্যক্তিগত ব্যার্থ সক্রিয় আছে এমন কথা তোমরা প্রমাণ করতে পারবে না। (দেখুন আল মুমিনুন ৭০ টীকা, ইয়ামীন ১৭ টীকা, আশ শূরা ৪১ টীকা)।

৩৬. অর্ধাং তাদের রবই তাদের মর্যাদা সম্পর্কে তালোভাবে অবগত আছেন। তাঁর সামনে যাবার পরই তাদের সবকিছু প্রকাশিত হবে। তারা যদি সত্যিকার মহামূল্যবান রত্ন হয়ে থাকে তাহলে তোমাদের ছুঁড়ে ফেলার কারণে তারা তুষ্ণ মৃত্যুহীন পাথরে পরিণত হয়ে যাবে না। আর যদি তারা মৃত্যুহীন পাথরই হয়ে থাকে তাহলে তাদের মালিকের ইচ্ছা, তিনি তাদেরকে যেখানে চান ছুঁড়ে ফেলতে পারেন। (দেখুন সূরা আন'আম ৫২ আয়াত এবং সূরা কাহাফ ২৮ আয়াত)।

৩৭. বিরোধী পক্ষ তাঁর ব্যাপারে আপত্তি উথাপন করে বলেছিল, তোমাকে তো আমরা আমাদেরই মত একজন মানুষ দেখছি। তাদের আপত্তির জবাবে একথা বলা হয়েছিল। এখানে

قَالُوا يَنْوَحْ قَلْ لَتَنَا فَأَكْثَرَتْ جِلَالَنَا فَأَتَنَا بِهَا تَعْدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصِّلِّيْنَ<sup>٦٧</sup> قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيْكُمْ بِهِ اللَّهُ أَنْ شَاءَ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِيْنَ<sup>٦٨</sup> وَلَا يَنْفَعُكُمْ نَصْحِيْنَ إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَرَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَغْوِيْكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تَرْجِعُونَ<sup>٦٩</sup>

শেষ পর্যন্ত তারা বললো, “হে নৃহ! তুমি আমাদের সাথে ঝগড়া করেছো, অনেক ঝগড়া করেছো, যদি সত্যবাদী হও তাহলে এখন আমাদের যে আয়াবের ডয় দেখাচ্ছো তা নিয়ে এসো।” নৃহ জবাব দিল, “তা তো আল্লাহই আনবেন যদি তিনি চান এবং তা প্রতিহত করার ক্ষমতা তোমাদের নেই। এখন যদি আমি তোমাদের কিছু মৎস্য করতে চাইও তাহলে আমার মৎস্যকাংখা তোমাদের কেন কাজে লাগবে না যখন আল্লাহ নিজেই তোমাদের বিদ্রোহ করার এরাদা করে ফেলেছেন।<sup>৩৮</sup> তিনিই তোমাদের রব এবং তাঁরই দিকে তোমাদের ক্ষিরে যেতে হবে।”

হযরত নৃহ (আ) বলেন, যথার্থে আমি একজন মানুষ। একজন মানুষ হওয়া ছাড়া নিজের ব্যাপারে তো আমি আর কিছুই দাবী করিনি। তাহলে তোমরা আমার বিরুদ্ধে এ আপত্তি উঠাচ্ছো কেন? আমি শুধু এটাকুই দাবী করি যে, আল্লাহ আমাকে জ্ঞান ও কর্মের সহজ সোজা পথ দেখিয়েছেন। তোমরা যেভাবে ইচ্ছা এ ব্যাপারটির পরীক্ষা করে নাও। কিন্তু এ দাবীর ব্যাপারটি পরীক্ষা করার এ কোনু ধরনের পদ্ধতি যে, কখনো তোমরা আমার কাছে গায়েবের থবর জিজেস করো, কখনো এমন ধরনের অদ্ভুত দাবী উপায়ে করতে থাকো যাতে মনে হয় যেন আল্লাহর ভাণ্ডারের সমস্ত চাবী আমার কাছে আছে আবার কখনো আপত্তি করতে থাকো যে, আমি মানুষের মতো আহার-বিহার করি কেন? যেন মনে হয় আমি ফেরেশতা হবার দাবী করেছিলাম। যে ব্যক্তি আকীদা-বিশ্বাস, চরিত্র-নৈতিকতা ও সমাজ-সংস্কৃতির ব্যাপারে সঠিক পথের দিশা দেবার দাবী করেছে তাকে এ জিনিসগুলোর ব্যাপারে যে কোন প্রশ্ন চাও করতে পারো। কিন্তু তোমরা দেখি অদ্ভুত লোক। তোমরা তাকে জিজেস করছো অমুকের মোষের নর-বাক্তা হবে না মাদী-বাক্তা? প্রশ্ন হলো মানুষের জীবনের জন্য সঠিক নৈতিক ও তামাদুনিক নীতি বর্ণনা করার সাথে মোষের বাক্তা প্রসব করার কোন সম্পর্ক আছে কি? (দেখুন সূরা আনআম, ৩১ ও ৩২ টাকা)

৩৮. অর্থাৎ আল্লাহ যদি তোমাদের ইঠকারিতা, দুর্মতি এবং সদাচারে আগ্রহহীনতা দেখে এ ফায়সালা করে থাকেন যে, তোমাদের সঠিক পথে চলার সুযোগ আর দেবেন না এবং যেসব পথে তোমরা উদ্ভাবের মতো ঘুরে বেড়াতে চাও সেসব পথে তোমাদের হেড়ে

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَهُ دُقْلٌ إِنْ افْتَرَيْتَهُ فَعَلَىٰ إِجْرَاءِ  
وَإِنَّا بِإِرْبَىٰ مِمَّا تَجْرِمُونَ

হে মুহাম্মাদ ! এরা কি একথা বলে যে, এ ব্যক্তি নিজেই সবকিছু রচনা করেছে ? ওদেরকে বলে দাও, “যদি আমি নিজে এসব রচনা করে থাকি, তাহলে আমার অপরাধের দায়-দায়িত্ব আমার ! আর যে অপরাধ তোমরা করে যাচ্ছে তার জন্য আমি দায়ী নই ।” ৩৯

দেখেন তাহলে এখন আর তোমাদের কল্পাশের জন্য আমার কোন প্রচেষ্টা সফলকাম হতে পারে না ।

৩৯. বক্তব্যের ধরন থেকে মনে হচ্ছে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মুখ থেকে হ্যান্ড নৃহের (আ) এ কাহিনী শুনে বিরোধীরা আপত্তি করে থাকবে যে, মুহাম্মাদ (সা) আমাদের ওপর প্রয়োগ করার উদ্দেশ্যে নিজেই এ কাহিনী বানিয়ে পেশ করছে । যেসব আদ্বাত সে সরাসরি আমাদের ওপর করতে চায় না সেগুলোর জন্য সে একটি কাহিনী তৈরী করেছে এবং এভাবে “কিকে মেরে বৌকে শেখানো”র মতো আমাদের ওপর আক্রমণ চালায় । এ কারণে বক্তব্যের ধারাবাহিকতা ভেঙ্গে এ বাক্যে তাদের আপত্তির জবাব দেয়া হয়েছে ।

আসলে ইনমনা লোকদের দৃষ্টি সবসময় কোন বিষয়ের খারাপ দিকের প্রতিই পড়ে থাকে । ভালোর প্রতি তাদের কোন আগ্রহ না থাকায় ভালো দিকের প্রতি তাদের দৃষ্টিই যায় না । কোন ব্যক্তি যদি তোমাদের কোন জ্ঞানের কথা বলে থাকে অথবা কোন সুশিক্ষা দিতে থাকে কিংবা তোমাদের কোন ভুলের দরকন তোমাদের সতর্ক করে, তাহলে তা থেকে ফায়দা হাসিল করো এবং নিজেদের সংশোধন করে নাও । কিন্তু ইন লোকেরা সবসময় তার মধ্যে দুর্ভিতির এমন কোন বিষয় ঝুঁজবে যার ফলে জ্ঞান ও উপদেশ ব্যর্থ হয়ে যাবে এবং তারা নিজেরা কেবল দুর্ভিতির ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকবে না বরং বক্তাৰ গায়েও কিছু দুর্ভিতি ছাপ লাগিয়ে দেবে । সর্বোত্তম উপদেশও নষ্ট করে দেয়া যেতে পারে যদি শ্রোতা তাকে কল্যাণকামিতার পরিবর্তে “আঘাত” করার অর্থে গ্রহণ করে এবং সে মানসিকভাবে নিজের ভুল উপলক্ষ্মি ও অনুভব করার পরিবর্তে কেবল বিরুপ মনোভাবই পোষণ করতে থাকে । তারপর এ ধরনের লোকেরা হায়েশ্বা নিজেদের চিন্তার ভিত্তি গড়ে তোলে একটি মৌলিক কুধারণার ওপর । কোন একটি বক্তব্য নিরেট সত্য অথবা স্বেচ্ছ একটি বানোয়াট কাহিনী উভয়ই হতে পারে । এ উভয় রকমের সংজ্ঞান যেখানে সমান সমান, সেখানে বক্তব্যটি যদি কারোর অবস্থার সাথে পুরোপুরি খাপ থেয়ে যায় এবং তাতে তার কোন ভুলের প্রতি অংশলি নির্দেশ থাকে, তাহলে সে ক্ষেত্রে একজন প্রকৃত জ্ঞানী ও বুদ্ধিমান ব্যক্তির কাজ হবে তাকে একটি যথার্থ সত্য কথা মনে করে তার শিক্ষণীয় দিক থেকে ফায়দা হাসিল করা । পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি কোন প্রকার সাক্ষ-প্রমাণ ছাড়াই এ মর্মে দোষারোপ করে যে, বক্তা নিছক তার ওপর চাপিয়ে দেবার জন্য এ মনগড়া কাহিনী রচনা করেছে তাহলে সে হবে নেহাতই একজন কুধারণা পোষক ও বক্তু দৃষ্টির অধিকারী ব্যক্তি ।

وَأَوْحَى إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يَؤْمِنَ مِنْ قَوْمَكَ الْآمِنُ قَدْ أَمِنَ فَلَا  
تَبْتَئِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۝ وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِاَعْيُنِنَا وَوَهِنَا  
وَلَا تُخَاطِبُنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا اِنَّهُمْ مُغْرِقُونَ ۝ وَيَصْنَعُ  
الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَ عَلَيْهِ مَلَامِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ اِنْ  
تَسْخِرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخِرُونَ ۝ فَسَوْفَ  
تَعْلَمُونَ ۝ مِنْ يَا تِيهِ عَلَى بَيْخِرِيهِ وَبِحَلِ عَلَيْهِ عَلَى بَيْمِيرِ

## ৪ রূক্ত'

নৃহের প্রতি অঙ্গী নাবিল করা হলো এ মর্মে যে, তোমার কওমের মধ্য থেকে যারা ইতিমধ্যে ইমান এনেছে, তারা ছাড়া এখন আর কেউ ইমান আনবে না। তাদের ক্ষতকর্মের জন্য দুঃখ করা পরিহার করো এবং আমার তত্ত্বাবধানে আমার অঙ্গী অনুযায়ী একটি নৌকা বানানো শুরু করে দাও। আর দেখো যারা জুনুম করেছে তাদের জন্য আমার কাছে কোন সুপারিশ করো না, এরা সবাই এখন ভুবে যাবে।<sup>৪০</sup>

নৃহ যখন নৌকা নির্মাণ করছিল তখন তার কওমের সরদারদের মধ্য থেকে যারাই তার কাছ দিয়ে যেতো তারাই তাকে উপহাস করতো। সে বললো, "যদি তোমরা আমাকে উপহাস করো তাহলে আমিও তোমাদের উপহাস করছি। শিগ্গীর তোমরা জানতে পারবে কার ওপর লাঙ্ঘনাকর আঘাব নাবিল হবে এবং কার ওপর এমন আঘাব নাবিল হবে যা ঠেকাতে চাইলেও ঠেকানো যাবে না।<sup>৪১</sup>

এ কারণে বলা হয়েছে, যদি আমি এ কাহিনী তৈরী করে থাকি তাহলে আমার অপরাধের জন্য আমি দায়ী কিছু তোমরা যে অপরাধ করছো তা তো যথাহ্যনে অপরিবর্তিত রাখে গেছে। তার জন্য আমি নই, তোমরাই দায়ী হবে এবং তোমরাই পাকড়াও হবে।

৪০. এ থেকে জানা যায়, কোন জাতির কাছে যখন নবীর পর্যবেক্ষণ পৌছে যায় তখন সে কেবল ততক্ষণ পর্যন্ত অবকাশ পায় যতক্ষণ তার মধ্যে কিছু সৎ ব্যক্তির বেরিয়ে আসার সম্ভাবনা থাকে। কিছু যখন তার সমস্ত সত্যনিষ্ঠ লোক বের হয়ে যায় এবং সেখানে কেবল অসৎ ও বিপর্যয় সৃষ্টিকারী লোকেরাই অবশিষ্ট থেকে যায় তখন আল্লাহ সেই জাতিকে আর অবকাশ দেন না। তখন তার রহমতই দাবী জনাতে থাকে যে, পাচা ফলের

حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنْورُ «قُلْنَا الْحِيلُ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ  
اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ أَمْنَىٰ مَوْمَانَ مَعَهُ  
إِلَّا قَلِيلٌ ④٥

অবশ্যে যখন আমার হকুম এসে গেলো এবং চুলা উথনে উঠলো<sup>৪২</sup> তখন আমি বললাম, “সব ধরনের প্রাণীর এক এক জোড়া নৌকায় তুলে নাও। নিজের পরিবারবর্গকেও—তবে তাদের ছাড়া যাদেরকে আগেই চিহ্নিত করা হয়েছে<sup>৪৩</sup>—এতে তুলে নাও এবং যারা দৈমান এনেছে তাদেরকে এতে বসাও।”<sup>৪৪</sup> তবে সামান্য সংখ্যক লোকই নুহের সাথে দৈমান এনেছিল।

বুড়ি সদৃশ ঐ জাতিটাকে দূরে ছুড়ে ফেলে দেয়া হোক যাতে তা ভালো ফলগুলোকেও নষ্ট না করে দেয়। এ অবস্থায় তার প্রতি সদয় হওয়া আসলে সারা দুনিয়াবাসী এবং এ সংগে ভবিষ্যত বংশধরদের প্রতি নির্দয় আচরণ করার নামস্তর হয়ে দাঢ়ায়।

৪১. এটি একটি চমকপ্রদ ব্যাপার। এ সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে বুঝা যায়, মানুষ দুনিয়ার বাইরের চেহারা দেখে কেমন প্রতারিত হয়। যখন নৃহ আলাইহিস সালাম সাগর থেকে অনেক দূরে শুকনো হলভূমির উপর নিজের জাহাজটি নির্মাণ করছিলেন তখন যথাথৰই লোকদের দৃষ্টিতে তাঁর এ কাজটি অত্যন্ত হাস্যকর মনে হয়ে থাকবে এবং তারা হয়তো হাসতে হাসতে বলে থাকবে, “বিয়া সাহেবের পাগলামী শেষ পর্যন্ত এতদূর পৌছে গেছে যে, এবার তিনি শুকনো ডাঙায় জাহাজ চালাবেন।” সেদিন তাদের কেউ স্বপ্নেও ভাবতে পারেনি যে, কয়েকদিন পরে সত্যিই এখানে জাহাজ চলবে। তারা এ কাজটিকে হয়রত নৃহ আলাইহিস সালামের মস্তিষ্ক বিকৃতির একটি সুস্পষ্ট প্রমাণ গণ্য করে থাকবে এবং পরম্পরাকে বলে থাকবে, যদি ইতিপূর্বে এ বাতির পাগলামির ব্যাপারে তোমাদের মনে কোন সন্দেহ থেকে থাকে তাহলে এবার নিজের চেয়ে দেখে নাও কি কাওটা সে এখন করছে। কিন্তু যে ব্যক্তি প্রকৃত সত্য ব্যাপার জানতো এবং আগামীকাল এখানে জাহাজের কি রকম প্রয়োজন হবে এবং যার জানা ছিল সে উল্টো তাদের অঙ্গতা ও প্রকৃত ব্যাপার না জানা এবং তদুপরি তাদের বোকার মতো নিশ্চিত থাকার ব্যাপারটি নিয়ে নিচয়ই হেসে থাকবে।

সে নিচয়ই বলে থাকবে “কত বড় অঙ্গ নাদান এ লোকগুলো, এদের মাথার উপর উদ্যত মৃত্যুর খড়গ, আমি এদেরকে সাবধানও করে দিলাম যে, সেই খড়গ মাথার উপর পড়ার উপক্রম হয়েছে এবং এরপর এদের চেয়ের সামনেই তার হাত থেকে বাঁচার জন্য আমি নিজেও প্রস্তুতি গ্রহণ করছি কিন্তু এরা নিশ্চিতে বসে রয়েছে এবং উলটো আমাকেই পাগল মনে করছে। এ বিষয়টিকে যদি একটু বিস্তারিতভাবে ভেবে দেখা যায় তাহলে বুঝা যাবে যে, দুনিয়ায় বাহ্যিক ও শূল জানের আলোকে বুদ্ধিমত্তা ও নির্বুদ্ধিতার যে মানদণ্ড নির্ধারণ করা হয় তা প্রকৃত ও যথার্থ সত্য জানের আলোকে নির্ধারিত মানদণ্ডের তুলনায়

কত বেশী তিন্তর হয়ে থাকে। বাহ্য দৃষ্টিতে যে বৃক্ষি দেখে, সে যে জিনিসটিকে চরম বৃক্ষিমত্তা মনে করে, প্রকৃত সত্যদর্শীর চোখে তা হয় চরম নির্ণিত। অন্যদিকে বাহ্যদর্শীর চোখে যে জিনিসটি একেবারেই অর্থহীন, পুরোপুরি পাগলামি ও নেহাত হাস্যকর ছাড়া আর কিছুই নয়, সত্যদর্শীর কাছে তা-ই পরম জ্ঞানগর্ত, সৃচিতিত ও গুরুত্বের অধিকারী এবং বৃক্ষিবৃক্ষির যথার্থ দায়ী হিসেবে পরিগণিত হয়।

৪২. এ সম্পর্কে মুফাসিসিরগণের বিভিন্ন উক্তি পাওয়া যায়। কিন্তু কুরআনের সুস্পষ্ট বক্তব্য থেকে যা বুঝা যায় সেটিকেই আমরা সঠিক মনে করি। কুরআনের বক্তব্য থেকে বুঝা যায়, প্রাবন্ধের সূচনা হয় একটি বিশেষ চূলা থেকে। তার তলা থেকে পানির স্তোত বের হয়ে আসে। তারপর একদিকে আকাশ থেকে মুশল ধারে বৃষ্টি হতে থাকে এবং অন্যদিকে বিভিন্ন জ্যায়গায় মাটি ফুঁড়ে পানির ফোয়ারা বেরিয়ে আসতে থাকে। এখানে কেবল চূলা থেকে পানি উথলে উঠার কথা বলা হয়েছে এবং সামনের দিকে গিয়ে বৃষ্টির দিকে ইঁগিত করা হয়েছে। কিন্তু সূরা ‘কামার’ এর বিস্তারিত বর্ণনা দেয়া হয়েছে। সেখানে বলা হয়েছে।

فَقَتَّخْنَا أَبْوَابَ السَّمَاءِ بِمَا إِمْتَهَنَّا وَجْرَنَا الْأَرْضَ عَيْنُونَا فَالْثَّقَنَ  
الْمَاءُ عَلَى أَنْفِرٍ قَدْ قُدِّرَ -

“আমি আকাশের দরজা খুলে দিলাম। এর ফলে অনবরত বৃষ্টি পড়তে শাগলো। মাটিতে ফাটল সৃষ্টি করলাম। ফলে চারদিকে পানির ফোয়ারা বের হতে শাগলো। আর যে কাজটি নির্ধারিত করা হয়েছিল এ দু’ ধরনের পানি তা পূর্ণ করার জন্য পাওয়া গেলো।”

তাছাড়া “তাহর” (চূলা) শব্দটির ওপর আলিফ-লাম ব্সানোর মাধ্যমে একধা প্রকাশ করা হয় যে, একটি বিশেষ চূলাকে আল্লাহ এ কাজ শুরু করার জন্য নির্দিষ্ট করেছিলেন। ইশ্যারা পাওয়ার সাথে সাথেই চূলাটির তলা ঠিক সময়মতো ফেটে পানি উথলে উঠে। পরে এ চূলাটি প্রাবন্ধের চূলা হিসেবে পরিচিত হয়। সূরা মূমিনুনের ২৭ আয়াতে স্পষ্ট বলে দেয়া হয়েছে যে, এ চূলাটির কথা আগেই বলে দেয়া হয়েছিল।

৪৩. অর্থাৎ তোমার পরিবারের যেসব লোকের কথা আগেই বলে দেয়া হয়েছে যে, তারা কাফের এবং আল্লাহর রহমতের অধিকারী নয় তাদেরকে নৌকায় উঠাবে না। সন্তুষ্ট এরা ছিল দু’জন। একজন ছিল হযরত নূহের (আ) ছেলে। তার ডুবে যাওয়ার কথা সামনেই এসে যাচ্ছে। অন্যজন ছিল হযরত নূহের (আ) স্ত্রী। সূরা তাহরীমে এর আলোচনা এসেছে। সন্তুষ্ট পরিবারের অন্যান্য লোকজনও এ তালিকার অন্তরভুক্ত হতে পারে। কিন্তু কুরআনে তাদের নাম নেই।

৪৪. যেসব প্রতিহসিক ও নৃ-বিজ্ঞানী সমগ্র মানবজাতির বংশধারা হয়েরত নূহ আলাইহিস সালামের তিন ছেলের সাথে সংযুক্ত করেন, এখান থেকে তাদের মতবাদ ভাস্ত প্রমাণিত হয়। আসলে ইসরাইলী পৌরাণিক বর্ণনাগুলো এ বিজ্ঞানির উৎস। সেখানে বলা হয়েছে যে, নূহের প্রাবন্ধের হাত থেকে হযরত নূহ (আ) ও তার তিন ছেলে এবং তাদের স্ত্রীরা

وَقَالَ أَرْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللَّهِ مَجْرِيَهَا وَمَرْسَهَا إِنْ رَبِّي لَغَفُورٌ  
رَّحِيمٌ<sup>৪৪</sup> وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجَبَالِ<sup>৪৫</sup> وَنَادَى نُوحٌ  
ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَبْنُى أَرْكَبٌ مَعْنَا وَلَا تَكُنْ مَعَ الْكُفَّارِينَ<sup>৪৬</sup>  
قَالَ سَأُرِوَى إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ<sup>৪৭</sup> قَالَ لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ  
مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلَّا مَنْ رَحِمَ<sup>৪৮</sup> وَهَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ  
الْمُغْرَقِينَ<sup>৪৯</sup>

নূহ বললো, “এতে আরোহণ করো, আল্লাহর নামেই এটা চলবে এবং থামবে। আমার রব বড়ই শক্তিশালী ও কর্তৃপক্ষ।”<sup>৪৫</sup>

নৌকা তাদেরকে নিয়ে পর্বত প্রমাণ ঢেউয়ের মধ্য দিয়ে ভেসে চলতে লাগলো। নূহের ছেলে ছিল তাদের থেকে দূরে। নূহ চীৎকার করে তাকে বললো, “হে আমার পুত্র! আমাদের সাথে আরোহণ করো, কাফেরদের সাথে থেকো না।” সে পালটা জবাব দিল, “আমি এখনই একটি পাহাড়ে চড়ে বসছি। তা আমাকে পানি থেকে বাঁচাবে।” নূহ বললো, “আজ আল্লাহর হৃক্ষ থেকে বাঁচাবার কেউ নেই, তবে যার প্রতি আল্লাহ রহম করবেন সে ছাড়া।” এমন সময় একটি তরংগ উভয়ের মধ্যে আড়াল হয়ে গেলো এবং সেও নিমজ্জিতদের দলে শামিল হলো।

ছাড়া আর কেউ রক্ষা পায়নি (দেখুন বাইবেল, আদি পুস্তক ৬:১৮, ৭:৭, ৯:১ এবং ৯:১৯)। কিন্তু কুরআনের বহু জায়গায় একথা স্পষ্ট করে বর্ণনা করা হয়েছে যে, হ্যারত নূহের পরিবার ছাড়া তাঁর কওমের বেশ কিছুসংখ্যক লোককেও, তাদের সংখ্যা সামান্য হলেও আল্লাহ প্রাবলের হাত থেকে রক্ষা করেছিলেন। তাছাড়া কুরআন পরবর্তী মানব সম্পদায়কে শুধুমাত্র নূহের বংশধর নয় বরং তাঁর সাথে নৌকায় যেসব লোককে আল্লাহ রক্ষা করেছিলেন তাদের সবার বংশধর গণ্য করেছে। বলা হয়েছে :

ذُرِّيَّةٌ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ

“যাদেরকে আমি নৌকায় নূহের সাথে সওয়ার করিয়েছিলাম তাদের বংশধর।”

(বনী ইসরাইল ৩)

مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ

وَقِيلَ يَارْضُ أَبْلَغَنِي مَاءً كَوَسِمَاءً أَقْلَعَنِي وَغَيْضَ الْمَاءِ وَقُضِيَ  
الْأَمْرُ وَأَسْتَوْتُ عَلَى الْجَوْدِي وَقِيلَ بَعْدَ الْلَّقْوَ الظَّلَمِينَ ⑧

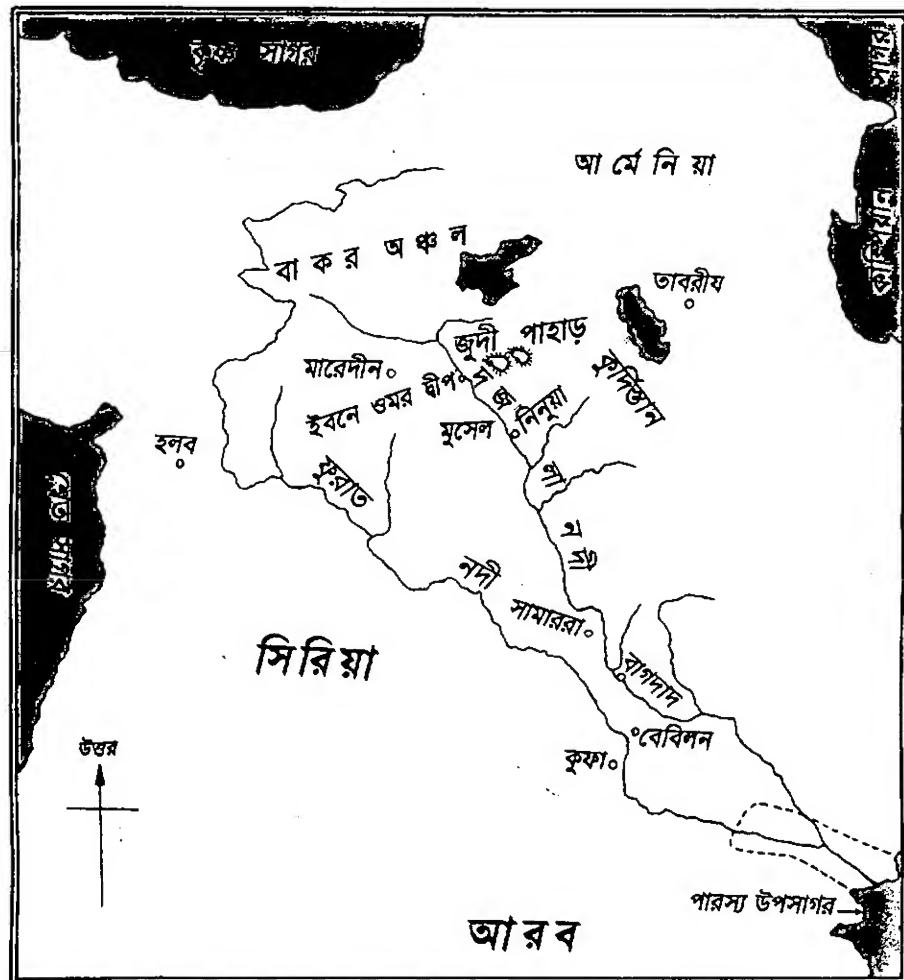
হকুম হলো, “হে পৃথিবী! তোমার সমস্ত পানি গিলে ফেলো এবং হে আকাশ। থেমে যাও।” সে মতে পানি ডুগতে বিলীন হয়ে গেলো, ফায়সালা চূড়ান্ত করে দেয়া হলো এবং নৌকা জুদীর ওপর থেমে গেলো<sup>৪৬</sup> তারপর বলে দেয়া হলো, জালেম সম্পদায় দূর হয়ে গেলো।

“আদেমের বংশধরদের মধ্য থেকে এবং নূহের সাথে যাদেরকে আমি নৌকায় সওয়ার করিয়েছিলাম তাদের মধ্য থেকে।” (মারয়াম, ৫৮ আয়াত)

৪৫. এ হলো ঘূমিনের সত্যিকার পরিচয়। কার্যকারণের এ জগতে সে অন্যান্য দুনিয়াবাসীর ন্যায় প্রাকৃতিক আইন অনুযায়ী সমস্ত উপায় ও কলাকৌশল অবস্থন করে। কিন্তু সে উপায় ও কলা-কৌশলের ওপর ভরসা করে না। ভরসা করে একমাত্র আল্লাহর ওপর। সে খুব ভালো করেই জানে যে, আল্লাহর অনুগ্রহ এবং তাঁর দয়া ও করুণা পরিবেশ ও পরিস্থিতির সাথে যুক্ত না হলে তার কোন উপায় ও কলাকৌশল শুরুও হতে পারে না, ঠিকমতো চলতেও পারে না, আর চূড়ান্ত গন্তব্যে পৌছুতেও পারে না।

৪৬. জুদী পাহাড়টি কুর্দিষ্টান অঞ্চলে ইবনে উমর দ্বারের উত্তর-পূর্ব দিকে অবস্থিত। বাইবেলে উল্লেখিত নৌকার অবস্থান স্থলের নাম আরারাত বলা হয়েছে। এটি আর্মেনিয়ার একটি পাহাড়ের নাম এবং একটি পাহাড় শ্রেণীর নামও। পাহাড় শ্রেণী বলতে যে আরারাতের কথা বলা হয়েছে সেটি আর্মেনিয়ার উচ্চ মালভূমি থেকে শুরু হয়ে দক্ষিণে কুর্দিষ্টান পর্যন্ত চলে গেছে। এ পাহাড় শ্রেণীর একটি পাহাড়ের নাম জুদী পাহাড়। আজো এ পাহাড়টি এ নামেই পরিচিত। প্রাচীন ইতিহাসে এটাকেই নৌকা থামার জায়গা হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। হ্যরত ইস্মাইল আলাইহিস সালামের জন্মের আড়াই হাজার বছর আগে বেরাসাস (BERASUS) নামে ব্যবিলনের একজন ধর্মীয় নেতা পুরাতন কুলদানী বর্ণনার ভিত্তিতে নিজের দেশের যে ইতিহাস লেখেন তাতে তিনি জুদী নামক স্থানকেই নূহের নৌকা থামার জায়গা হিসেবে উল্লেখ করেন। এরিষ্টটেলের শিখ্য এবিডেনাস (ABYDENTUS) ও নিজের ইতিহাসগ্রন্থে একধা সত্য বলে উল্লেখ করেছেন। তাছাড়া তিনি নিজের সময়ের অবস্থা এভাবে বর্ণনা করেছেন যে, ইরাকে বহু লোকের কাছে এ নৌকার অংশ বিশেষ রয়েছে। সেসব ধূয়ে তারা ঝোগ নিরাময়ের জন্য ঝোগীদের পান করায়।

এখানে যে প্রাবনের কথা বলা হয়েছে সেটি কি সারা পৃথিবীব্যাপী ছিল অথবা যে এলাকায় নূহের সম্পদায়ের অধিবাস ছিল কেবল সেই এলাকাভিত্তিক ছিল? এটি এমন একটি প্রশ্ন যার যীমান্তা আজো হয়নি। ইসরাইলী বর্ণনাগুলোর কারণে সাধারণভাবে মনে করা হয় যে, প্রাবন এসেছিল সারা দুনিয়া জুড়ে—(আদিপুস্তক ৭:১৮-২৪)। কিন্তু কুরআনের কোথাও একথা বলা হয়নি। কুরআনের ইঁধিতসমূহ থেকে অবশ্য একথা জানা যায় যে, নূহের প্রাবন থেকে যাদেরকে রক্ষা করা হয়েছিল প্রবর্তী মানব বংশ তাদেরই আওতাদ।



## কওমে নৃহ-এর এলাকা ও জুদী পাহাড়

কিন্তু এথেকে একথা প্রমাণ হয় না যে, প্রাবন্দ সারা দুনিয়া জুড়ে এসেছিল। কেননা একথা এভাবেও সত্য হতে পারে যে, সে সময় দুনিয়ার যে অংশ জুড়ে মানুষের বসতি গড়ে উঠেছিল প্রাবন্দ সে অংশেই সীমাবদ্ধ ছিল। আর প্রাবন্দের পরে মানুষের যে বংশধারার উন্নয় ঘটেছিল তারাই ধীরে ধীরে সারা দুনিয়ায় ছড়িয়ে পড়েছিল। এ মতবাদের সমর্থন দু'টি জিনিস থেকে পাওয়া যায়। এক, ঐতিহাসিক বিবরণ, প্রাচীন ক্ষৎসাবশেষ ও মৃত্তিকান্তরের ভূ-তাত্ত্বিক গবেষণা থেকে দাজলা ও ফোরাত বিদ্বোত এলাকায় একটি মহাপ্রাবন্দের প্রমাণ পাওয়া যায়। কিন্তু সারা দুনিয়ার সমস্ত অংশ জুড়ে কোন এক সময়

وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ أَنْبِيَاءَ مِنْ أَهْلِيٍّ وَإِنَّ وَعْدَكَ  
الْحَقُّ وَأَنْتَ أَحْكَمُ الْحَكَمَيْنَ ۝ قَالَ يَنْوَحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلَكَ  
إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْتَئِنْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ  
أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجُنُولِيْنَ ۝ قَالَ رَبِّي أَنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْتَلِكَ  
مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرِي ۝ وَتَرْحِمِي أَكُنْ مِنَ الْخَسِيرِيْنَ ۝

নৃহ তার রবকে ডাকলো। বললো, “হে আমার রব! আমার ছেলে আমার  
পরিবারভুক্ত এবং তোমার প্রতিষ্ঠিতি সত্য”<sup>৪৭</sup> আর তুমি সমস্ত শাসকদের মধ্যে  
সবচেয়ে বড় ও উত্তম শাসক।<sup>৪৮</sup> জবাবে বলা হলো, “হে নৃহ! সে তোমার  
পরিবারভুক্ত নয়। সে তো অসৎ কর্মপরায়ণ।<sup>৪৯</sup> কাজেই তুমি আমার কাছে এমন  
বিষয়ের আবেদন করো না যার প্রকৃত তত্ত্ব তোমার জানা নেই। আমি তোমাকে  
উপদেশ দিচ্ছি, নিজেকে অজ্ঞদের মতো বানিয়ে ফেলো না।<sup>৫০</sup> নৃহ তখনই বললো,  
“হে আমার রব! যে জিনিসের ব্যাপারে আমার জ্ঞান নেই তা তোমার কাছে  
চাইবো— এ থেকে আমি তোমার কাছে পানাহ চাচ্ছি। যদি তুমি আমাকে মাফ না  
করো এবং আমার প্রতি রহম না করো তাহলে আমি ধ্বংস হয়ে যাবো।<sup>৫১</sup>

একটি মহাপ্লাবন হয়েছিল এমন কোন সুনিচিত প্রমাণ পাওয়া যায় না। দুই, সারা দুনিয়ার  
অধিকাংশ জাতির মধ্যে প্রাচীন কাল থেকে একটি মহাপ্লাবনের কাহিনী ছ্বত হয়ে  
আসছে। এমন কি অস্টেলিয়া, আমেরিকা ও নিউগিনির মতো দ্রুবর্তী দেশগুলোর  
পূর্বাকাশের কাহিনীতেও এর উল্লেখ পাওয়া যায়। এ থেকে এ সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায়  
যে, কোন এক সময় এসব জাতির পূর্বপুরুষরা পৃথিবীর একই ভূখণ্ডের অধিবাসী ছিল  
এবং তখন সেখানেই এ মহাপ্লাবন এসেছিল। তারপর যখন তাদের বংশধররা দুনিয়ার  
বিভিন্ন এলাকায় ছড়িয়ে পড়েছিল তখন এ ঘটনার কাহিনীও তারা সংগে করে নিয়ে  
গিয়েছিল। ( দেখুন সূরা আ’রাফ, ৪৭ টীকা)

৪৭. অর্থাৎ তুমি প্রতিষ্ঠিতি দিয়েছিসে আমার পরিজ্ঞনদেরকে এ ধ্বংসের হাত থেকে  
রক্ষা করবে। এখন ছেলে তো আমার পরিজ্ঞনদের অস্তরভুক্ত। কাজেই তাকেও রক্ষা করো।

৪৮. অর্থাৎ তোমার সিদ্ধান্তেই চূড়ান্ত এরপর আর কোন আবেদন নিবেদন খাটবে না।  
আর তুমি নির্ভেজাল জ্ঞান ও পূর্ণ ইনসাফের ভিত্তিতেই সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে থাকো।

৪৯. ব্যাপারটা ঠিক এ রকম, যেমন এক ব্যক্তির শরীরের কোন একটা অংশ পচে  
গেছে। ডাঙ্কার অংগটি কেটে ফেলে দেবার সিদ্ধান্ত নিয়েছেন। এখন রোগী ডাঙ্কারকে

বলছে, এটা তো আমার শরীরের একটা অংশ, আপনি কেটে ফেলে দেবেন? ডাক্তার জবাবে বলেন, এটা তোমার শরীরের অংশ নয়। কারণ এটা পচে গেছে। এ জবাবের অর্থ কথনো এ নয় যে, প্রকৃতপক্ষে এ অংগটির শরীরের সাথে কোন সম্পর্ক নেই। বরং এর অর্থ হবে, তোমার শরীরের জন্য সুস্থ ও কার্যকর অংগের প্রয়োজন, পচা অংগের নয়। কারণ পচা অংগ একদিকে যেমন শরীরটাকেও নষ্ট করে দেয়। কাজেই যে অংগটি পচে গেছে সেটি আর এ অর্থে তোমার শরীরের কোন অংশ নয় যে অর্থে শরীরের সাথে অংগের সম্পর্কের প্রয়োজন হয়। ঠিক এমনিভাবেই একজন সৎ ও সত্যনিষ্ঠ পিতাকে যখন একথা বলা হয় যে, এ ছেলেটি তোমার পরিজনদের অন্তরভুক্ত নয়, কারণ চরিত্র ও কর্মের দিক দিয়ে সে ধৰ্মস হয়ে গেছে তখন এর অর্থ এ হয় না যে, এর মাধ্যমে তার ছেলে ইবার বিষয়টি অঙ্গীকার করা হচ্ছে বরং এর অর্থ শুধু এতটুকুই হয় যে, বিকৃত ও ধৰ্মস হয়ে যাওয়া লোক তোমার সৎ পরিবারের সদস্য হতে পারে না। সে তোমার রক্ত সম্পর্কীয় পরিবারের একজন সদস্য হতে পারে কিন্তু তোমার নৈতিক পরিবারের সাথে তার কোন সম্পর্ক নেই। আর আজ যে বিষয়ের ব্যাপারে সিদ্ধান্ত নেয়া হচ্ছে সেটি বংশগত বা জাতি-গোষ্ঠীগত কোন বিরোধের ব্যাপার নয়। এক বংশের লোকদের রক্ষা করা হবে এবং অন্য বংশের লোকদের ধৰ্মস করে দেয়া হবে, ব্যাপারটি এমন নয়। বরং এটি হচ্ছে কুফরী ও ঈমানের বিরোধের ক্ষেত্রে সিদ্ধান্ত নেবার ব্যাপার। এখানে শুধুমাত্র যারা সৎ তাদেরকে রক্ষা করা হবে এবং যারা অসৎ ও নষ্ট হয়ে গেছে তাদেরকে খতম করে দেয়া হবে।

ছেলেকে অসৎকর্ম পরায়ণ বলে আর একটি গুরুত্বপূর্ণ সত্যের প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে। স্থল-দৃষ্টিসম্পর্ক সোকেরা সন্তানকে ভালোবাসে ও লালন করে শুধু এজন্য যে, তারা তাদের পেটে বা উরসে জন্ম নিয়েছে এবং তাদের সাথে তাদের রক্ত সম্পর্ক রয়েছে। তাদের সৎ বা অসৎ হওয়ার ব্যাপারটি তাদের কাছে গুরুত্বপূর্ণ নয়। কিন্তু মুমিনের দৃষ্টি হতে হবে সত্যের প্রতি নিবন্ধ। তাকে তো ছেলেমেয়েদেরকে এ দৃষ্টিতে দেখতে হবে যে, এরা আল্লাহর সৃষ্টি কর্তিপয় মানুষ। প্রাকৃতিক নিয়মে আল্লাহ এদেরকে তার হাতে সোপন্দ করেছেন। এদেরকে লালন-পালন করে ও প্রশিক্ষণ দিয়ে যে উদ্দেশ্যে আল্লাহ দুনিয়ায় মানুষকে সৃষ্টি করেছেন সেই উদ্দেশ্য পূর্ণ করার জন্য তৈরী করতে হবে। এখন তার যাবতীয় পরিশ্রম ও সর্বাত্মক প্রচেষ্টার পরও তার ঘরে জন্ম নেয়া কোন ব্যক্তি যদি সেই উদ্দেশ্য পূর্ণ করার জন্য তৈরী হতে না পারে এবং যিনি তাকে মুমিন বাপের হাতে সোপন্দ করেছিলেন নিজের সেই রবেরই বিশ্বস্ত খাদেম হতে না পারে, তাহলে সেই বাপকে অবশ্য বুঝতে হবে যে, তার সমস্ত পরিশ্রম ও প্রচেষ্টা ব্যর্থ হয়ে গেছে। এরপর এ ধরনের ছেলে-মেয়েদের সাথে তার মানসিক যোগ থাকার কোন কারণই থাকতে পারে না।

তারপর সংসারের সবচেয়ে প্রিয় ছেলেমেয়েদের ব্যাপারটি যখন এই তখন অন্যান্য আত্মীয়-সংজনদের ব্যাপারে মুমিনের দৃষ্টিভঙ্গী যাকিছু হতে পারে তা সহজেই অনুমান করা যায়। ঈমান একটি চিন্তাগত ও নৈতিক গুণ। এ গুণের প্রেক্ষিতেই মুমিনকে মুমিন বলা হয়। মুমিন হওয়ার দিক দিয়ে অন্য মানুষের সাথে তার নৈতিক ও ঈমানী সম্পর্ক ছাড়া আর কোন সম্পর্কই নেই। রক্ত-মাংসের সম্পর্কযুক্ত কেউ যদি তার সাথে এ গুণের ক্ষেত্রে সম্পর্কিত হয় তাহলে নিসন্দেহে সে তার আত্মীয়। কিন্তু যদি সে এ গুণ শূন্য হয়

قِيلَ يَنْوَحٌ أَهْبِطْ بِسْلِمْ مِنَا وَبِرْ كَتِ عَلَيْكَ وَعَلَى أَمِيرِ مِنْ مَعْلَكَ  
وَأَمْرِ سُنْتِ عَمَّرْ ثَرِ يَمْسَهْ مِنَا عَلَّابَ أَلِيمْ<sup>④</sup>

হকুম হলো, “হে নূহ। নেমে যাও, ৫২ আমার পক্ষ থেকে শাস্তি ও বরকত তোমার ওপর এবং তোমার সাথে যেসব সম্পদায় আছে তাদের ওপর। আবার কিছু সম্পদায় এমনও আছে যাদেরকে আমি কিছুকাল জীবন উপকরণ দান করবো তারপর আমার পক্ষ থেকে তাদেরকে স্পর্শ করবে যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি।”

তাহলে মুমিন শুধুমাত্র রক্তমাংসের দিক দিয়ে তার সাথে সম্পর্ক রাখবে। তার হৃদয় ও আত্মার সম্পর্ক তার সাথে হতে পারে না। আর ইমান ও কুফরীর বিরোধের ক্ষেত্রে যদি সে তার মুখ্যমুখি দাঁড়ায় তাহলে এ অবস্থায় সে এবং একজন অপরিচিত কাফের তার চোখে সমান হয়ে দেখা দেবে।

৫০. এ উক্তি দেখে কারো এ ধারণা করা ঠিক হবে না যে, হ্যরত নূহের (আ) মধ্যে ইমানী চেতনার অভাব ছিল অথবা তাঁর ইমানে জাহেলিয়াতের কোন গন্ধ ছিল। আসল কথা হচ্ছে, নবীগণও মানুষ। আর মুমিনের পূর্ণতার জন্য যে সর্বোচ্চ মানদণ্ড কার্যম করা হয়েছে সর্বক্ষণ তার উচ্চতম শিখরে আরোহণ করে থাকা কোন মানুষের সাধ্যায়াত্ম নয়। কোন কোন সময় কোন নাজুক মনস্তাত্ত্বিক অবস্থায় নবীর মতো উচ্চ মর্যাদাসম্পন্ন লোকও মূহূর্তকালের জন্য হলেও নিজের মানবিক দুর্বলতার কাছে পরাণ্ট হন। কিন্তু যখনই তিনি অনুভব করেন অথবা মহান আল্লাহর পক্ষ থেকে তাঁর মধ্যে এ অনুভূতি জাগানো হয় যে, তিনি কাণ্থিত মানের নিচে নেমে যাচ্ছেন তখনই তিনি তাওবা করেন এবং নিজের ভলের সংশোধন করে নেবার ব্যাপারে এক মূহূর্তও ইতস্তত করেন না। হ্যরত নূহের নৈতিক উচ্চমানের এর চেয়ে বড় প্রমাণ আর কি হতে পারে যে, জওয়ান ছেলেকে চোখের সামনে ঢুবে যেতে দেখছেন! এ দৃশ্য দেখে তাঁর কলিজা ফেটে যাবার উপক্রম হচ্ছে। কিন্তু যখনই আল্লাহ সাবধান করে জানিয়ে দেন, যে ছেলে হককে ত্যাগ করে বাতিলের সহযোগী হয়েছে তাকে নিছক তোমার উরসজ্ঞাত বলেই নিজের ছেলে মনে করা একটি জাহেলী ভাবাবেগ ছাড়া আর কিছুই নয়। তখনই তিনি নিজের মানসিক আঘাতের ব্যাপারে বেপরোয়া হয়ে ইসলামের কাণ্থিত চিন্তা ও তাৎধারার দিকে ফিরে আসেন।

৫১. নূহের ছেলের এ ঘটনা বর্ণনা করে আল্লাহ অত্যন্ত হৃদয়গ্রাহী পদ্ধতিতে তাঁর ইনসাফ যে কি পরিমাণ পক্ষপাতইন এবং তাঁর ফায়সালা যে কত চূড়ান্ত হয়ে থাকে তা বলেছেন। মুক্তির মুশরিকরা মনে করতো, আমরা যাই করি না কেন আমাদের ওপর আল্লাহর গ্যব নায়িল হতে পারে না। কারণ আমরা হ্যরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের আওলাদ এবং বড় বড় দেবদেবীর ভক্ত। ইহুদী ও খৃষ্টানরাও এমনি ধরনের কিছু ধারণা পোষণ করতো এবং এখনো পোষণ করে থাকে। অনেক ভট্টাচারী মুসলমানও এ ধরনের কিছু মিথ্যা ধারণার ওপর নির্ভর করে বসে আছে। তারা মনে করে, আমরা অমুক বোজর্জের আওলাদ এবং অমুক বোজর্জের ভক্ত। কাজেই তাদের সুপারিশই আমাদের আল্লাহর শাস্তির হাত থেকে বাঁচাবে। কিন্তু এখানে এর বিপরীতে যে দৃশ্য দেখানো হচ্ছে তা

تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ هَمَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ  
وَلَا قَوْمٌ كَمِنْ قَبْلِ هُنَّ أَهْوَافٌ صِرْطٌ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَقِينَ<sup>৫৪</sup>  
وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودٌ أَهْوَافٌ قَالَ يَقُولُ أَعْبُلُ وَاللَّهُ مَالَكُمْ مِنِ الْهِ  
غَيْرَهُ هَذِهِ إِنَّ أَنْتَ مِنَ الْمُفْتَرُونَ<sup>৫৫</sup>

হে মুহাম্মাদ! এসব গায়েবের খবর, যা আমি তোমাকে অহীর মাধ্যমে জানাচ্ছি। এর আগে তুমি এসব জানতে না এবং তোমার কওমও জানতো না। কাজেই সবর করো। মুত্তাকীদের জন্য রয়েছে শুভ পরিণাম। ৫৩

### ৫ রংকু'

আর আদের কাছে আমি তাদের ভাই হৃদকে পাঠালাম।<sup>৫৪</sup> সে বললোঃ “হে আমার স্বজাতীয় ভাইয়েরা! আল্লাহর বন্দেগী করো, তিনি ছাড়া তোমাদের আর কোন ইলাহ নেই। তোমরা নিষ্ক মিথ্যা বানিয়ে রেখেছো।<sup>৫৫</sup>

হচ্ছে এই যে, একজন মহান মর্যাদাশালী নবী নিজের ঢোকের সামনে নিজের কলিজার টুকরা স্তানকে ডুবে যেতে দেখছেন এবং অঙ্গির হয়ে স্তানের গোনাহ মাফ করার জন্য আল্লাহর কাছে আবেদন জানাচ্ছেন। কিন্তু আল্লাহর দরবার থেকে জবাবে তাকে ধর্মক দেয়া হচ্ছে। বাপের পয়গঘরীর মর্যাদাও ছেলেকে আল্লাহর আযাব থেকে বাঁচাতে পারছে না।

৫২. অর্থাৎ যে পাহাড়ের উপর নৌকা যেমেছিল তার উপর থেকে নেমে যাও।

৫৩. অর্থাৎ যেভাবে শেষ পর্যন্ত নৃহ ও তাঁর সংগী সাথীরা সাফল্য লাভ করেছিলেন এবং তাদের মর্যাদা বৃদ্ধি পেয়েছিল ঠিক তেমনি তুমি ও তোমার সাথীরাও সাফল্য লাভ করবে এবং তোমাদেরও মর্যাদা বৃদ্ধি পাবে। এটিই আল্লাহর চিরাচরিত রীতি, শুরুতে সত্ত্বের দুশ্মনরা যতই সফলতার অধিকারী হোক না কেন সবশেষে একমাত্র তারাই সফলকাম হয় যারা আল্লাহর ভয়ে ভীত হয়ে চিপ্তা ও কর্মের ভুল পথ পরিহার করে হক্কের উদ্দেশ্যে কাজ করে থাকে। কাজেই এখন যেসব বিপদ আপদ ও দুঃখ-কষ্টের মুখোমুখি হতে হচ্ছে, যেসব সমস্যা সংকটের সম্মুখীন তোমাদের হতে হচ্ছে এবং তোমাদের দাওয়াতকে দাবিয়ে দেবার জন্য তোমাদের বিরোধীদের আপাতদৃষ্টি যে সাফল্য দেখা যাচ্ছে, তাতে তোমাদের মন খারাপ করার প্রয়োজন নেই। বরং তোমরা সবর ও হিম্মত সহকারে কাজ করে যাও।

৫৪. সূরা আরাফের ৫ রংকু'র টীকাগুলো একনজর দেখে নিন।

৫৫. অর্থাৎ অন্যান্য যেসব মারুদের তোমরা বন্দেগী ও পূজা-উপাসন করো তারা আসলে কোন ধরনের প্রভুত্বের গুণাবলী ও শক্তির অধিকারী নয়। বন্দেগী ও পূজা লাভের কোন অধিকারই তাদের নেই। তোমরা অথবাই তাদেরকে মারুদ বানিয়ে রেখেছো। তারা তোমাদের আশা পূরণ করবে এ আশা নিয়ে বৃথাই বসে আছে।

يَقُولَا أَسْئِلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجَرِيَ إِلَّا لِنِفَرٍ  
 فَطَرَنِي أَفَلَا تَعْقِلُونَ ④ وَيَقُولُوا سَتَغْفِرُ وَأَبْكِمْ ثُمَّ تُوبُوا  
 إِلَيْهِ يُرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدُكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلَا  
 تَتَوَلُوا مَجْرِيَّنَ ⑤

হে আমার কওমের ভাইয়েরা! এ কাজের বিনিময়ে আমি তোমাদের কাছে কোন পারিশ্রমিক চাই না। আমার পারিশ্রমিক তো তাঁরই জিন্নায় যিনি আমাকে পয়দা করেছেন। তোমরা কি একটুও বুদ্ধি-বিবেচনা করে কাজ করো না! ৫৬ আর হে আমার কওমের লোকেরা! মাফ চাও তোমাদের রবের কাছে তারপর তাঁর দিকেই ফিরে এসো। তিনি তোমাদের জন্য আকাশের মুখ খুলে দেবেন এবং তোমাদের বর্তমান শক্তির উপর আরো শক্তি বৃদ্ধি করবেন। ৫৭ অপরাধীদের মতো মুখ ফিরিয়ে নিয়ো না।”

৫৬. এটি একটি চমৎকার অলংকার সমৃদ্ধ বাক্য। এর মধ্যে একটি শক্তিশালী যুক্তি পেশ করা হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে, আমার কথাকে তোমরা হালকাতাবে গ্রহণ করে উপেক্ষা করে যাচ্ছো এবং এ নিয়ে গুরুত্ব সহকারে চিন্তা-ভাবনা করছো না। ফলে তোমরা যে বুদ্ধি খাটিয়ে কাজ করো না এটি তাঁর একটি প্রমাণ। নয়তো যদি তোমরা বুদ্ধি খাটিয়ে কাজ করতে তাহলে অবশ্যি একথা চিন্তা করতে যে, নিজের কোন ব্যক্তিগত স্বার্থ ছাড়াই যে ব্যক্তি দাওয়াত, প্রচার, উপদেশ, নসীহতের ক্ষেত্রে এহেন কষ্ট, ফ্লেশ ও পরিশ্রম করে যাচ্ছে, যাঁর এ প্রচেষ্টা ও সংগ্রাম তোমরা কোন ব্যক্তিগত বা পারিবারিক স্বার্থের গন্ধাই পেতে পারো না, সে নিচয়ই বিশাস ও প্রত্যয়ের এমন কোন বুনিয়াদ এবং মানসিক প্রশান্তির এমন কোন উপকরণের অধিকারী যাঁর ভিত্তিতে সে নিজের আরাম-আয়োগ পরিত্যাগ করে এবং নিজের বৈষয়িক স্বার্থ উদ্ধারের চিন্তা থেকে বেপরোয়া হয়ে নিজেকে মারাত্মক বুদ্ধি ও বিপদের মধ্যে নিক্ষেপ করেছে। যাঁর ফলে শত শত বছরের রাচিত জমাট বাঁধা আকীদা-বিশ্বাস, ইসম-রেওয়াজ ও জীবনধারার বিরুদ্ধে আওয়াজ তুলেছে এবং তাঁর কারণে সারা দুনিয়ার শক্রতার মুখোয়ায়ি হয়েছে। এ ধরনের মানুষের কথা আর যাই হোক এতটা হালকা হতে পারে না যে, না জেনে বুঝেই তা প্রত্যাখ্যান করা যায়। একটু বিবেচনা সহকারে তা নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করার জন্য ঘন-ফলিককে সামান্যতম কষ্ট না দেবার মতো গুরুত্বহীন তা কোনোক্রমেই হতে পারে না।

৫৭. প্রথম রূপ্তে মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মুখ দিয়ে যে কথা উচ্চারণ করানো হয়েছিল এখানে সেই একই কথা বলা হয়েছে। বলা হয়েছিল, “তোমাদের রবের কাছে ক্ষমা চাও এবং তাঁর দিকে ফিরে এসো, তাহলে তিনি তোমাদের উন্নত জীবন সামগ্রী দেবেন” এ থেকে জানা গেলো, কেবল আখেরাতেই নয়, এ দুনিয়াতেও জাতিদের ভাগ্যের ওঠানামা চরিত্র ও নৈতিকতার ভিত্তিতেই হয়ে থাকে। এ বিশ-

قَالُوا يَهُودَ مَا جِئْنَا بِبَيْنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِ الْمَتَنَاعِ  
 قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿١٧﴾ إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَكَ بَعْضُ  
 الْمَتَنَاعِ قَالَ إِنِّي أَشْهِدُ اللَّهَ وَأَشْهَدُ وَإِنِّي بِرَى مِمَّا  
 تُشْرِكُونَ ﴿١٨﴾

তারা জবাব দিল : “হে হৃদ! তুমি আমাদের কাছে কোন সুস্পষ্ট নির্দশন নিয়ে আসোনি।<sup>৫৮</sup> তোমার কথায় আমরা আমাদের মাবুদদেরকে ত্যাগ করতে পারি না। আমরা তোমার প্রতি ইমান আনছি না। আমরা তো মনে করি তোমার ওপর আমাদের কোন দেবতার অভিশাপ পড়েছে।<sup>৫৯</sup>

হৃদ বললো : “আমি আল্লাহর সাক্ষী পেশ করছি।<sup>৬০</sup> আর তোমরা সাক্ষী থাকো তোমরা আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতায় আল্লাহকে ছাড়া যে অন্যদেরকে শরীক করে রেখেছো তা থেকে আমি মুক্ত।<sup>৬১</sup>

জাহানের ওপর আল্লাহ তাঁর শাসন পরিচালনা করছেন নৈতিক মূলনীতির ভিত্তিতে, নৈতিক ভালো-মনের পার্থক্য শূন্য প্রাকৃতিক নীতির ভিত্তিতে নয়। কুরআনের বিভিন্ন স্থানে একথা বলা হয়েছে যে, যখন নবীর মাধ্যমে একটি জাতির কাছে আল্লাহর পয়গাম পৌছে যায় তখন তার ভাগ্য ঐ পয়গামের সাথে বাঁধা হয়ে যায়। যদি সে ঐ পয়গাম গ্রহণ করে নেয় তাহলে আল্লাহ তার ওপর অনুগ্রহ ও বরকতের দরজা খুলে দেন। আর যদি তা প্রত্যাখ্যান করে বসে তাহলে তাকে ধৰ্মস করে দেয়া হয়। যে নৈতিক আইনের ভিত্তিতে আল্লাহ মানুষের সাথে আচরণ করছেন এটি যেন তার একটি ধারা। অনুরূপভাবে সেই আইনের আর একটি ধারা হচ্ছে এই যে, দুনিয়ার প্রাচুর্য ও সমৃদ্ধিতে প্রতারিত হয়ে যে জাতি জুলুম ও গোলাহের কাজে অগ্রসর হয় তার পরিগাম হয় ধৰ্মস। কিন্তু ঠিক যখন সে তার অশুভ পরিগামের দিকে লাগামহীনভাবে ছুটে চলছে তখনই যদি সে তার ভূল অনুভব করে এবং নাফরমানির পথ পরিহার করে আল্লাহর বদ্দেগীর পথ অবলম্বন করে তাহলে তার ভাগ্য পরিবর্তন হয়ে যায়। তার কাজের অবকাশ দানের সময় বাড়িয়ে দেয়া হয় আগামীতে তার ভাগ্যে আয়াবের পরিবর্তে পুরস্কার, উন্নতি ও সফলতা লিখে দেয়া হয়।

৫৮. অর্থাৎ এমন কোন ঘৰ্থহীন আলামত অথবা কোন সুস্পষ্ট দলীল নিয়ে আসোনি যার ভিত্তিতে আমরা নিসংশয়ে জানতে পারি যে, আল্লাহ তোমাকে পাঠিয়েছেন এবং যে কথা তুমি পেশ করছো তা সত্য।

৫৯. অর্থাৎ তুমি কোন দেবদেবী, বা কোন মহাপুরুষের আশ্তানায় গিয়ে কিছু বেয়াদবী করেছো, যার ফলে এখন তুমি ভোগ করছো। এর ফলে তুমি আবোল তাবোল কথা বলতে শুরুকরেছো এবং গতকালও যেসব জনবসতিতে তুমি সশ্বান ও মর্যাদা সহকারে বাস

مِنْ دُونِهِ فَكِيدْ وَنِي جَمِيعًا ثُرَّ لَا تُنْظِرُونِ ④ إِنِّي تَوَكَّلْتُ  
عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ أَخْلَى بِنَا صِيتَهَا إِنَّ  
رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ⑤ فَإِنْ تَوْلُوا فَقْلَ أَبْلَغْتُكُمْ مَا أَرْسَلْتُ  
بِهِ إِلَيْكُمْ وَيُسْتَخْلِفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَ كُمْ رَوْلَا تَنْصُرُونَهُ شَيْئًا  
إِنْ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ⑥

তোমরা সবাই মিলে আমার বিরলক্ষে যা করার করো, তাতে কোন ক্রটি রেখো না এবং আমাকে একটুও অবকাশ দিয়ো না। ৬২ আমার ভরসা আল্লাহর ওপর, যিনি আমার রব এবং তোমাদেরও রব। তিনিই প্রতিটি প্রাণীর ভাগ্যনিয়ন্তা। নিসন্দেহে আমার রব সরল পথে আছেন। ৬৩ যদি তোমরা মুখ ফিরিয়ে নিতে চাও তাহলে ফিরিয়ে নাও, কিন্তু যে পয়গাম দিয়ে আমাকে তোমাদের কাছে পাঠানো হয়েছিল তা আমি তোমাদের কাছে পৌছিয়ে দিয়েছি। এখন আমার রব তোমাদের জায়গায় অন্য জাতিকে বসাবেন এবং তোমরা তাঁর কোনই ক্ষতি করতে পারবে না। ৬৪ অবশ্যি আমার রব প্রতিটি জিনিসের সংরক্ষক।

করছিলে আজ সেখানে গালিগালাজ ও মারধরের মাধ্যমে তোমাকে অভ্যর্থনা জানানো হচ্ছে।

৬০. অর্থাৎ তোমরা বলছো আমি কোন সাক্ষ-প্রমাণ নিয়ে আসিনি অথচ ছোট ছোট সাক্ষ-প্রমাণ পেশ করার পরিবর্তে আমি তো সবচেয়ে বড় আল্লাহর সাক্ষ পেশ করছি। তিনি তাঁর সমগ্র সার্বভৌম ক্ষমতা ও কর্তৃতৃ সহকারে সৃষ্টি জগতের সকল অংশে এবং তাঁর দীপ্তির প্রতিটি কণিকায় একথার সাক্ষ দিয়ে যাচ্ছেন যে, তোমাদের কাছে আমি যে সত্য বর্ণনা করেছি তা পুরোপুরি ও সম্পূর্ণ সত্য। তাঁর মধ্যে মিথ্যার নাম গুরুত্ব নেই। অন্যদিকে তোমরা যেসব ধারণা-কল্পনা ও অনুমান দৌড় করিয়েছো সেগুলো মিথ্যাচার ছাড়া আর কিছুই নয় এবং সেগুলোর মধ্যে সত্যের গুরুত্ব নেই।

৬১. তাঁরা যে কথা বলে আসছিল যে, তোমার কথায় আমরা আমাদের উপাস্যদের ত্যাগ করতে প্রস্তুত নই—এর জবাবেই একথা বলা হয়েছে। বলা হয়েছে : আমার এ সিদ্ধান্তও শুনে রাখো, আমি তোমাদের এসব উপাস্যের প্রতি চরমভাবে বিরূপ ও অসন্তুষ্ট।

৬২. 'তোমার ওপর আমাদের কোন দেবতার অভিশাপ পড়েছে—তাদের এ বজ্রয়ের জবাবেই একথা বলা হয়েছে। (তুলনামূলক অধ্যয়নের জন্য দেখুন সূরা ইউনুস ৭১ আয়াত)।

وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْنَا هُودًا وَالَّذِينَ أَمْنَوْا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَنَا  
وَنَجَّيْنَاهُمْ مِنْ عَذَابٍ أَبِلَ غَلِيلٌ<sup>৬৪</sup> وَتِلْكَ عَادٌ شَجَنْ وَأَبَا يَتِ رَبِّهِمْ  
وَعَصُوا رَسْلَهُ وَاتَّبَعُوا أَمْرَ كُلِّ جَبَارٍ عَنِيْلٌ<sup>৬৫</sup> وَاتَّبَعُوا فِي هَذِهِ  
الَّذِيَا لَعْنَةٌ وَيَوْمَ الْقِيَمَةٌ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَلَا  
بَعْدَ الْعِدَادِ قَوْمٌ هُوِدٌ<sup>৬৬</sup> وَإِلَى تَمْوِيدِ أَخَاهُمْ صَلَّى حَامِقَالْ يَقُولُ أَعْبُدُ وَا  
اللَّهُمَّ إِنَّ اللَّهَ غَيْرُهُ هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ  
فِيمَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تَوَبُوا إِلَيْهِ إِنَّ زَبِيْلَ قَرِيبٌ مَجِيبٌ<sup>৬৭</sup>

তারপর যখন আমার হৃদয় এসে গেলো তখন নিজের রহস্যতের সাহায্যে হৃদ ও তার সাথে যারা ঈমান এনেছিল তাদেরকে আমি রক্ষা করলাম এবং একটি কঠিন আয়ার থেকে বাঁচালাম।

এ হচ্ছে আদ, নিজের রবের নিদর্শন তারা অঙ্গীকার করেছে, নিজের রসূলদের কথাও অমান্য করেছে।<sup>৬৮</sup> এবং প্রত্যেক স্বৈরাচারী সত্যের দুশ্মনের আদেশ মেনে চলেছে। শেষ পর্যন্ত এ দুনিয়ায় তাদের ওপর জানত পড়েছে এবং কিয়ামতের দিনেও। শোনো! আদ তাদের রবের সাথে কুফরী করেছিল। শোনো! দূরে নিষ্কেপ করা হয়েছে হৃদের জাতি আদকে।

#### ৬. রূক্ত'

আর সামুদের কাছে আমি তাদের ভাই সালেহকে পাঠালাম।<sup>৬৯</sup> সে বললো, "হে আমার কওমের লোকেরা! আগ্নাহর বন্দেগী করো। তিনি ছাড়া তোমাদের আর কোন ইন্সাহ নেই। তিনিই তোমাদের যমীন থেকে পয়দা করেছেন এবং এখানেই তোমাদের বসবাস করিয়েছেন।<sup>৭০</sup> কাজেই তোমরা তাঁর কাছে ক্ষমা চাও<sup>৭১</sup> এবং তাঁর দিকে ফিরে এসো। নিচয়ই আমার রব নিকটে আছেন তিনি ডাকের জবাব দেন।<sup>৭২</sup>

৬৩. অর্থাৎ তিনি যা কিছু করেন ঠিকই করেন। তাঁর প্রত্যেকটি কাজই সহজ সরল। তিনি অক্ষকার ও অন্যায়ের রাজত্বে বাস করেন না। তিনি পূর্ণসত্য ও ন্যায়ের মাধ্যমে তাঁর সার্বভৌম কর্তৃত্ব করে যাচ্ছেন। তুমি পথভ্রষ্ট ও অসৎকর্মশীল হবে এবং তারপরও আবেরাতে সফলকাম হবে আর আমি সত্য-সরল পথে চলবো ও সৎকর্মশীল হবো এবং তারপরও ক্ষতিগ্রস্ত ও অসফল হবো, এটা কোনক্রমেই সত্ত্বপুর হতে পারে না।

৬৪. ‘আমরা তোমার প্রতি ইমান আনছি না’ তাদের একথার জবাবে এ উক্তি করা হয়েছে।

৬৫. তাদের কাছে মাত্র একজন রসূলই এসেছিলেন। কিন্তু যেহেতু তিনি তাদেরকে এমন এক বিষয়ের দাওয়াত দিয়েছিলেন যে দাওয়াত সবসময় সবযুগে ও সকল জাতির মধ্যে আল্লাহর নবীগণ পেশ করতে থেকেছেন, তাই এক রসূলের কথা না মানাকে সকল রসূলের প্রতি নাফরমানী গণ্য করা হয়েছে।

৬৬. এ ক্ষেত্রে সূরা আ’রাফের দশম ঝুঁক’র টীকাগুলো সামনে রাখুন।

৬৭. প্রথম বাক্যাংশে যে দাবী করা হয়েছিল যে, আল্লাহ ছাড়া তোমাদের আর কোন প্রকৃত ইস্লাহ নেই, এটি হচ্ছে সেই দাবীর সপক্ষে যুক্তি। মুশরিকরা নিজেরাও স্বীকার করতো যে, আল্লাহই তাদের স্বষ্টি। এ স্বীকৃত সত্যের উপর যুক্তির ভিত্তি করে হয়েরত সালেহ (আ) তাদেরকে বুঝান : পৃথিবীর নিষ্পাণ উপাদানের সংমিশ্রণে যখন আল্লাহই তোমাদের এ পার্থিব অস্তিত্ব দান করেছেন এবং তিনিই যখন এ পৃথিবীর বুকে জীবন ধারণের ব্যবস্থা করেছেন তখন সার্বভৌম ক্ষমতা ও কর্তৃত্বের অধিকার সেই আল্লাহ ছাড়া আর কার থাকতে পারে? তিনি ছাড়া আর কে বল্দেগী পূজা-উপাসনা লাভের অধিকার পেতে পারে?

৬৮. অর্থাৎ এতদিন পর্যন্ত তোমরা অন্যের বন্দেগী ও পূজা-অর্চনা করে এসেছো। সে অপরাধের জন্য তোমাদের রবের কাছে ক্ষমা চাও।

৬৯. এখানে মুশরিকদের একটি সম্ভবত বিভাসির প্রতিবাদ করা হয়েছে। সাধারণতবে প্রায় তাদের প্রত্যেকেই এর শিকার। যেসব মারাত্তক বিভাসি প্রতি যুগে মানুষকে শিরকে লিঙ্গ করেছে, এটি তাদের অন্যতম। তারা আল্লাহকে দুনিয়ার অন্যান্য রাজা, মহারাজা ও বাদশাহদের সমান মনে করে। অথচ এ রাজা-বাদশাহরা প্রজাদের থেকে বিছিন হয়ে দূরে নিজেদের প্রাসাদসমূহে বিলাসী জীবন যাপন করে। তাদের দরবারে সাধারণ প্রজারা পৌছতে পারে না এবং সেখানে কোন আবেদন পৌছাতে হলে ঐ রাজাদের প্রিয়প্রাত্রদের কারো শরণাপন হতে হয়। এরপর আবার সৌভাগ্যক্রমে কারো আবেদন যদি তাদের সুউচ্চ বাদাখানায় পৌছে যায়ও তাহলেও প্রভুত্বের অহমিকায় মন্ত হয়ে তারা নিজেরা এর জবাব দিতে পছন্দ করে না। বরং প্রিয়প্রাত্রদের মধ্য থেকে কারো উপর এর জবাব দেবার দায়িত্ব অর্পণ করে। এ ভুল ধারণার কারণে তারা মনে করে এবং ধূরঙ্গর লোকেরা তাদের একথা বুঝাবার চেষ্টাও করেছে যে, বিশ্ব-জাহানের অধিপতি মহাশক্তিধর আল্লাহর মহিমাবিত দরবার সাধারণ মানুষের নাগালের বাইরে বহুদূরে অবস্থিত। কোন সাধারণ মানুষের পক্ষে তাঁর দরবারে পৌছে যাওয়া ক্ষেম করে সম্ভবপর হতে পারে! মানুষের দোয়া ও প্রার্থনা সেখানে পৌছে যাওয়া এবং সেখান থেকে তার জওয়াব আসা তো কোনক্রমেই সম্ভব নয়। তবে হী যদি পবিত্র আল্লাসমূহের ‘অসিল’ ধরা হয় এবং যেসব ধর্মীয় পদাধিকারীরা উপর তলায় নয়ন-নিয়ায় ও আবেদন নিবেদন পেশ করার কায়দা জানেন তাদের সহায়তা গ্রহণ করা হয় তাহলে এটা সম্ভব হতে পারে। এ বিভাসিটিই বান্দা ও আল্লাহর মধ্যে বহু ছেটবড় মাঝুদ এবং বিপুল সংখ্যক সুপারিশকারী দৌড় করিয়ে দিয়েছে আর এই সাথে পুরোহিতগিরির (Priesthood) এক সুদীর্ঘ ধারা চালু হয়ে গেছে, যার মাধ্যমে ছাড়া

قَالُوا يَصْرِئِيلَ كُنْتَ فِيْنَا مَرْجُوا قَبْلَ هَذِهِنَّا أَنْ نَعْبَدَ  
مَا يَعْبَدُ أَبَاؤُنَا وَإِنَّا لَفِيْ شَكٍ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٌ

তারা বললো, “হে সালেহ! এর আগে তুমি আমাদের মধ্যে এমন ব্যক্তি ছিলে যার কাছে ছিল আমাদের বিপুল প্রত্যাশা।<sup>১০</sup> আমাদের বাপ-দাদারা যেসব উপাস্যের পূজা করতো তুমি কি তাদের পূজা করা থেকে আমাদের বিরত রাখতে চাহছো?<sup>১১</sup> তুমি যে পথের দিকে আমাদের ডাকছো সে ব্যাপারে আমাদের ভীষণ সন্দেহ, যা আমাদের প্রেরশানির মধ্যে ফেলে দিয়েছে।”<sup>১২</sup>

জাহেলী ধর্মসমূহের অনুসরীরা তাদের জন্য থেকে মৃত্যু পর্যন্ত কোন একটি ধর্মীয় অনুষ্ঠানও পালন করতে সক্ষম নয়।

হযরত সালেহ আলাইহিস সালাম জাহেলিয়াতের এ গোটা ধূমজালকে শুধুমাত্র দু’টি শব্দের সাহায্যে ছিন্নভিন্ন করে দিয়েছেন। শব্দ দুটির একটি হচ্ছে ‘কারীব’—আল্লাহ নিকটবর্তী এবং দ্বিতীয়টি ‘মুজীব’—আল্লাহ জবাব দেন। অর্থাৎ তিনি দূরে আছেন, তোমাদের এ ধারণা যেমন ভুল তেমনি তোমরা সরাসরি তাঁকে ডেকে নিজেদের আবেদন নিবেদনের জবাব হাসিল করতে পারো না, এ ধারণাও একই রকম ভুল। তিনি যদিও অনেক উচ্চস্থানের অধিকারী ও অনেক উচ্চ মর্যাদাশালী তবুও তিনি তোমাদের নিকটেই থাকেন। তোমাদের প্রত্যেক ব্যক্তিই তাঁকে নিজের ঘনিষ্ঠিতম সামিধ্যে পেতে পারে এবং তাঁর সাথে সংগোপনে কথা বলতে পারে। প্রকাশ্য জনসমক্ষে এবং একান্ত গোপনে একাকী অবস্থায়ও নিজের আবেদন নিবেদন তাঁর কাছে পেশ করতে পারে। তারপর তিনি সরাসরি প্রত্যেক বাস্তার আবেদনের জবাব নিজেই দেন। কাজেই বিশ্ব-জাহানের বাদশাহুর সাধারণ দরবার যখন সবসময় সবার জন্য খোলা আছে এবং তিনি সবার কাছাকাছি রয়েছেন তখন তোমরা বোকার মতো এ জন্য মাধ্যম ও অসীল খুঁজে বেড়াচ্ছো কেন? (এছাড়া দেখুন সুরা বাকারার ১৮ টিকা)

৭০. অর্থাৎ তোমার বুদ্ধিমত্তা, বিচারবুদ্ধি, বিচক্ষণতা, গার্ডীয়, দ্রুতা ও মর্যাদাশালী ব্যক্তিত্ব দেখে আমরা আপা করেছিলাম তুমি ভবিষ্যতে একজন বিরাট নায়দামী ব্যক্তি হবে। একদিকে যেমন তুমি বিপুল বৈষয়িক ঐশ্বর্যের অধিকারী হবে তেমনি অন্যদিকে আমরাও অন্য জাতি ও গোত্রের মোকাবিলায় তোমার প্রতিভা ও যোগ্যতা থেকে লাভবান হবার সুযোগ পাবো। কিন্তু তুমি এ তাওহীদ ও আখেরাতের নতুন ধূয়া তুলে আমাদের সমস্ত আশা-আকাঙ্খা বরবাদ করে দিয়েছো। উল্লেখ্য, মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি শুয়া সাল্লাম সম্পর্কেও এ ধরনের কিছু চিন্তা তাঁর স্বগোত্রীয় লোকদের মধ্যেও পাওয়া যেতো। তারাও নবুওয়াত লাভের পূর্বে তাঁর উন্নত যোগ্যতা ও গুণাবলীর স্থিরতা দিতো। তারা মনে করতো এ ব্যক্তি ভবিষ্যতে একজন বিরাট ব্যবসায়ী হবে এবং তার বিচক্ষণতা ও বিপুল বুদ্ধিমত্তা আমাদেরও অনেক কাজে লাগবে। কিন্তু তাদের প্রত্যাশার বিপরীত মেরুতে দাঢ়িয়ে যখন তিনি তাওহীদ ও আখেরাত এবং উন্নত চারিত্রিক গুণাবলীর দাওয়াত দিতে

قَالَ يُقَوِّمْ أَرْءَيْتَ مِنْ كُنْتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّي وَأَتَنِي مِنْهُ  
 رَحْمَةً فَمَنْ يَنْصُرْنِي مِنْ اللَّهِ إِنَّ عَصِيَتْهُ شَفَاعَةً لِمَا تَرْزَيْلَ وَنَنْسِي  
 غَيْرَ تَخْسِيرٍ ۝ وَيُقَوِّمْ هُنْ ۝ نَاقَةَ اللَّهِ لَكُمْ أَيَّةً ۝ فَنَرْوَاهَا تَأْكُلُ  
 فِي أَرْضِ اللَّهِ وَلَا تَمْسُوهَا بِسُوءٍ ۝ فَيَأْخُلُ كُمْ عَلَى بَرْ قَرِيبٍ ۝

সালেহ বললো, “হে আমার সম্পদায়ের ভাইয়েরা! তোমরা কি কখনো একথাটিও চিন্তা করেছো যে, যদি আমি আমার রবের পক্ষ থেকে একটি অকাট্য প্রমাণ পেয়ে থাকি এবং তারপর তিনি তাঁর অনুগ্রহও আমাকে দান করে থাকেন, আর এরপরও যদি আমি তাঁর নাফরমানী করি তাহলে আল্লাহর পাকড়াও থেকে কে আমাকে বাঁচাবে? আমাকে আরো বেশী ক্ষতিগ্রস্ত করা ছাড়া তোমরা আমার আর কোনু কাজে লাগতে পারো? ۹۳ আর হে আমার কওমের লোকেরা! দেখো, এ আল্লাহর উটনীটি তোমাদের জন্য একটি নির্দশন। একে আল্লাহর যমীনে স্বাধীনভাবে চরে বেড়াবার জন্য ছেড়ে দাও। একে পীড়া দিয়ো না। অন্যথায় তোমাদের ওপর আল্লাহর আয়াব আসতে বেশী দেরী হবে না”।

থাকলেন তখন তারা তাঁর ব্যাপারে কেবল নিরাশই হলো না বরং তাঁর প্রতি হয়ে উঠলো অসন্তুষ্টি। তারা বলতে লাগলো, বেশ তালো কাজের লোকটি ছিল কিন্তু কি জানি তাকে কি পাগলামিতে পেয়ে বসলো, নিজের জীবনটাও বরবাদ করলো এবং আমাদের সমস্ত প্রত্যাশাও ধূলায় মিশিয়ে দিল।

৭১. এ মাবুদগুলো ইবাদাত লাভের ইকদার কেন এবং কেন এদের পূজা করা উচিত—এর যুক্তি হিসেবে একথা বলা হয়েছে। এখানে ইসলাম ও জাহেলিয়াতের যুক্তি উপস্থাপন পদ্ধতির পার্থক্য একেবারে সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে। হযরত সালেহ (আ) বলেছিলেন, আল্লাহ ছাড়া আর কোন প্রকৃত মাবুদ নেই এবং এর যুক্তি হিসেবে তিনি বলেছিলেন, আল্লাহই তোমাদের সৃষ্টি করেছেন এবং পৃথিবীতে বসবাস করিয়েছেন। এর জবাবে এ মুশরিকরা বলছে, আমাদের এ মাবুদগুলি ইবাদাত লাভের ইকদার এবং এদের ইবাদাতও পরিত্যাগ করা যেতে পারে না। কারণ বাপ-দাদাদের আমল থেকে এদের ইবাদাত হতে চলে আসছে। অর্থাৎ গড়ালিকা প্রবাহে তেসে চলা উচিত। কারণ শুরুতে একটি নির্বোধ এ পথে চলেছিল। তাই এখন এ পথে চলার জন্য আর এর চেয়ে বেশী কোন যুক্তির প্রয়োজন নেই যে, দীর্ঘকাল ধরে বহ বেকুফ এ পথেই চলছে।

৭২. এ সন্দেহ ও সংশয় কোনু বিষয়ে ছিল? এখানে একথা স্পষ্ট করে বলা হয়নি। এর কারণ, সবাই সন্দেহের মধ্যে পড়ে গিয়েছিল। কিন্তু প্রত্যেকের সন্দেহের ধরন ছিল আলাদা। সত্যের দাওয়াতের বৈশিষ্ট্য হচ্ছে, এ দাওয়াত দেবার পর লোকদের মানসিক প্রশান্তি

فَعَقِرُوْهَا فَقَالَ تَمْتَعُوا فِي دَارِ كُمْرَتِلْثَةٍ أَيَّاً مِّنْ ذَلِكَ وَعَلَغِيرٍ  
مَّكَلْ وَبِ<sup>٥٨</sup> فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْنَا صِلْحَاهَا وَالَّذِينَ أَمْنَوْا مَعَهُ  
بِرَحْمَةِ مِنَا وَمِنْ خِزْنِي يَوْمَئِنْ إِنْ رَبَّكَ هُوَ الْقَوْىُ الْعَزِيزُ<sup>٥٩</sup>  
وَأَخْلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصِّحَّةَ فَاصْبَحُوا فِي دِيَارِ هُمْ جَثِيمَينَ<sup>٦٠</sup>  
كَانَ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا أَلَا إِنْ ثَمُودًا كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَلَا بَعْلَ الثَّمُودِ<sup>٦١</sup>

কিন্তু তারা উটনীটিকে মেরে ফেললো। এর ফলে সালেহ তাদেরকে সাবধান করে দিলো এই বলে, “ব্যস, আর তিন দিন তোমাদের গৃহে অবস্থান করে নাও। এটি এমন একটি মেয়াদ, যা মিথ্যা প্রমাণিত হবে না।”

শেষ পর্যন্ত যখন আমার ফায়সালার সময় এসে গেলো তখন আমি নিজ অনুগ্রহে সালেহ ও তার ওপর যারা ঈমান এনেছিল তাদেরকে রক্ষা করলাম এবং সেই দিনের লাঙ্গনা থেকে তাদেরকে বাঁচালাম।<sup>٦٢</sup> নিসদেহে তোমার রবই আসলে শক্তিশালী ও পরাক্রমশালী। আর যারা জুলুম করেছিল একটি বিকট আওয়াজ তাদেরকে আঘাত করলো এবং তারা নিজেদের বাড়ীঘরে এমন অসাড় ও প্রাণহীন হয়ে পড়ে রইলো যেন তারা সেখানে কখনো বসবাসই করেনি।

শোনো! সামুদ তার রবের সাথে কুফরী করলো। শোনো! দূরে নিষ্কেপ করা হলো সামুদকে।

থতম হয়ে যায় এবং একটি ব্যাপক অস্থিরতা জন্ম নেয়। যদিও প্রত্যেকের অনুভূতি অন্যের থেকে ভিন্নতর হয় কিন্তু এ অস্থিরতার অংশ প্রত্যেকেই কিছু না কিছু পেয়ে যায়। ইতিপূর্বে লোকেরা যেমন নিচিত মনে গোমরাহাতে লিঙ্গ থাকতো এবং নিজেরা কি করে যাচ্ছে একথা একবার চিন্তা করার প্রয়োজন অনুভব করতো না, ঠিক এ ধরনের নিচিততা এ সত্যের দাওয়াত দানের পর আর অব্যাহত থাকতো না এবং থাকতে পারে না। জাহেলী ব্যবস্থার দুর্বলতার ওপর সত্যের আহবায়কের নির্দয় সমালোচনা, সত্যকে প্রমাণ করার জন্য তার শক্তিশালী ও হৃদয়গ্রাহী যুক্তি, তারপর তার উন্নত চরিত্র, দৃঢ় সংকলন, ধৈর্য-স্ত্রৈ ও ব্যক্তিগত চরিত্রাধুর্য তার অত্যন্ত স্পষ্ট সরল ও সত্যনিষ্ঠ ভূমিকা এবং তার অসাধারণ প্রজ্ঞা ও বিচক্ষণতা, যার প্রভাব তার চরম ইঠকারী ও কটুর বিরুদ্ধবাদীরও মনের গভীরে শিকড় গড়ে বসে, সর্বোপরি সমকালীন সমাজের সর্বোত্তম ব্যক্তিবর্গের তৌর কথায় প্রভাবিত হতে থাকা এবং তাদের জীবনে সত্যের দাওয়াতের প্রভাবে অস্বাভাবিক পরিবর্তন সৃচিত হওয়া—এসব জিনিস মিলেমিশে একটা জটিল

وَلَقَنْ جَاءَتْ رُسْلَنَا إِبْرِهِيمَ بِالْبَشْرِيٍّ قَالُوا سَلَمَادْ قَالَ سَلَمَ  
فَمَا لِبِثَ آنَ جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِينٌ<sup>১৪</sup> فَلَمَّا رَأَ آيِدِ يَهْمَرَ لَا تَصُلُّ  
إِلَيْهِ نَكِرْهَمْ وَأَوْجَسْ مِنْهُمْ خِيفَةً<sup>১৫</sup> قَالُوا لَا تَخَفْ إِنَّا  
أَرِسْلَنَا إِلَى قَوْلُوْطِ<sup>১৬</sup> وَأَمْرَأَتِهِ قَائِمَةً فَضَحِكَتْ فَبَشَرَنَاهَا  
بِإِسْحَقَ<sup>১৭</sup> وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ<sup>১৮</sup>

৭. রুক্ত'

আর দেখো ইবরাহীমের কাছে আমার ফেরেশতারা সুখবর নিয়ে পৌছলো। তারা বললো, তোমার প্রতি সালাম বর্ষিত হোক। ইবরাহীম জওয়াবে বললো, তোমাদের প্রতিও সালাম বর্ষিত হোক। তারপর কিছুক্ষণ যেতে না যেতেই ইবরাহীম একটি কাবাব করা বাচ্চুর (তাদের মেহমানদারীর জন্য)<sup>৭৫</sup> নিয়ে এলো। কিন্তু যখন দেখলো তাদের হাত আহারের দিকে এগুচ্ছে না তখন তাদের প্রতি সন্দিহান হয়ে পড়লো এবং তাদের ব্যাপারে মনে মনে ভীতি অনুভব করতে লাগলো।<sup>৭৬</sup> তারা বললো, “তব পাবেন না, আমাদের তো লৃতের সম্পদায়ের কাছে পাঠানো হয়েছে।”<sup>৭৭</sup> ইবরাহীমের স্ত্রীও দাঁড়িয়ে ছিল, সে একথা শুনে হেসে ফেললো।<sup>৭৮</sup> তারপর আমি তাকে ইসহাকের এবং ইসহাকের পরে ইয়াকুবের সুখবর দিলাম।<sup>৭৯</sup>

পরিস্থিতির সৃষ্টি করে। এর ফলে যারা সত্ত্বের আগমনের পরও পুরাতন জাহেলিয়াতের ঝাওঁ উঁচু করে রাখতে চায় তাদের মনে অঙ্গীরতা সৃষ্টি হয়ে যায়।

৭৩. অর্থাৎ যদি আমি নিজের অত্তরদৃষ্টির বিরুদ্ধে এবং আগ্নাহ আমাকে যে জ্ঞান দান করেছেন সেই জ্ঞানের বিরুদ্ধে নিছক তোমাদের খুশী করার জন্য গোমরাহীর পথ অবলম্বন করি তাহলে শুধু আগ্নাহের পাকড়াও থেকে তোমরা আমাকে বাঁচাতে পারবে না। তাই নয় বরং তোমাদের কারণে আমার অপরাধ আরো বেশী বেড়ে যাবে। উপরন্তু আমি তোমাদের সোজা পথ বাতলে দেবার পরিবর্তে উলটো আরো জেনেবুঝে তোমাদের গোমরাহ করেছি এ অপরাধে আগ্নাহ আমাকে আরো অতিরিক্ত শান্তি দেবেন।

৭৪. সিনাই উপরীপে প্রচলিত কিংবদন্তী অনুসারে জানা যায়, যখন সামুদ্র জাতির ওপর আয়াব আসে তখন হ্যরত সালেহ (আ) হিজরাত করে সেখান থেকে চলে গিয়েছিলেন। এ জন্যই “হ্যরত মূসার পাহাড়ের” কাছেই একটি ছোট পাহাড়ের নাম “নবী সালেহের পাহাড়” এবং কথিত আছে যে, এখানেই তিনি অবস্থান করেছিলেন।

৭৫. এ থেকে জানা যায়, ফেরেশতারা হয়রত ইবরাহীমের কাছে এসেছিলেন মানুষের আকৃতি ধরে। শুরুতে তারা নিজেদের পরিচয় দেননি। তাই হয়রত ইবরাহীম (আ) তাদেরকে অপরিচিত বিদেশী মেহমান মনে করে আসার সাথে সাথেই তাদের খানাপিনার ব্যবস্থা করেছিলেন।

৭৬. কোন কোন মুফাস্সিরের মতে এ ভয়ের কারণ ছিল এই যে, অপরিচিত নবাগতরা যেতে ইতস্তত করলে তাদের নিয়তের ব্যাপারে হয়রত ইবরাহীমের মনে সন্দেহ জাগে এবং তারা কোন প্রকার শক্রতার উদ্দেশ্য নিয়ে এসেছে কিনা—এ চিন্তা তাঁর মনকে আতঙ্কিত করে তোলে। কারণ আরব দেশে কোন ব্যক্তি কারোর মেহমানদারীর জন্য আনা খাবার গ্রহণ না করলে মনে করা হতো সে মেহমান হিসেবে নয় বরং হত্যা ও লুটেরাজের উদ্দেশ্যে এসেছে। কিন্তু পরবর্তী আয়তগুলো এ ব্যাখ্যা সমর্থন করে না।'

৭৭. কথা বলার এ ধরন থেকে পরিকার বুঝা যাচ্ছে যে, খাবারের দিকে তাদের হাত এগিয়ে যেতে না দেখে হয়রত ইবরাহীম (আ) বুঝতে পেরেছিলেন যে, তারা ফেরেশতা। আর যেহেতু ফেরেশতাদের প্রকাশ্যে মানুষের বেশে আসা অস্থাভাবিক অবস্থাতেই হয়ে থাকে, তাই হয়রত ইবরাহীম মূলত যে বিষয়ে ভীত হয়েছিলেন তা ছিল এই যে, তাঁর পরিবারের সদস্যরা বা তাঁর জনপদের লোকেরা অথবা তিনি নিজেই এমন কোন দোষ করে বসেননি তো যে ব্যাপারে পাকড়াও করার জন্য ফেরেশতাদের এই আকৃতিতে পাঠানো হয়েছে। কোন কোন মুফাস্সির যে কথা বুঝেছেন প্রকৃত ব্যাপার যদি তাই হতো তাহলে ফেরেশতারা এভাবে বলতো : "তার পেয়ে না, আমরা তোমার রবের প্রেরিত ফেরেশতা।" কিন্তু যখন তারা তাঁর ভয় দূর করার জন্য বললো : "আমাদের তো লৃতের সম্পদায়ের কাছে পাঠানো হয়েছে," তখন জানা গেলো যে, তাদের ফেরেশতা হওয়ার ব্যাপারটা হয়রত ইবরাহীম জেনে গিয়েছিলেন, তবে এ ভেবে তিনি শক্তিত হয়ে পড়েছিলেন যে, ফেরেশতারা যখন এ ফিতনা ও পরীক্ষার আবরণে হায়ির হয়েছেন তখন কে সেই দুর্ভাগ্য যাই সর্বনাশ সূচিত হতে যাচ্ছে?

৭৮. এ থেকে বুঝা যায়, ফেরেশতার মানুষের আকৃতিতে আসার খবর শুনেই পরিবারের সবাই পেরেশান হয়ে পড়েছিল। এ খবর শুনে হয়রত ইবরাহীমের স্ত্রীও ভীত হয়ে বাইরে বের হয়ে এসেছিলেন। তারপর যখন তিনি শুনলেন, তাদের গৃহের বা পরিবারের ওপর কোন বিপদ আসছে না। তখনই তাঁর ধড়ে ধাণ এলো এবং তিনি আনন্দিত হলেন।

৭৯. ফেরেশতাদের হয়রত ইবরাহীমের পরিবর্তে তাঁর স্ত্রী হয়রত সারাহকে এ খবর শুনাবার কারণ এই ছিল যে, ইতিপূর্বে হয়রত ইবরাহীম একটি পুত্র সন্তান লাভ করেছিলেন। তাঁর দ্বিতীয়া স্ত্রী হয়রত হাজেরার গর্ভে সাইয়িদিনা ইসমাঈল আলাইহিস সালামের জন্য হয়েছিল। কিন্তু এ পর্যন্ত হয়রত সারাহ ছিলেন সন্তানহীনা। তাই তাঁর মনটিই ছিল বেশী বিষয়। তাঁর মনের এ বিষয়তা দূর করার জন্য তাঁকে শুধু ইসহাকের মতো মহান গৌরবাবিত পুত্রের জন্মের সুসংবাদ দিয়ে ক্ষণ্ট হননি বরং এ সংগে এ সুসংবাদও দেন যে, এ পুত্রের পরে আসছে ইয়াকুবের মতো নাতি, যিনি হবেন বিগুল মর্যাদাসম্পর্ক পয়গঘর।

قَالَتْ يُوَيْلِتِي أَلِّي وَأَنَا عَجُوزٌ وَهُنَا بَعْلَى شِيشَخًا إِنْ هُنَّا  
 لَشَعِيْعَ عَجِيْبٌ ۝ قَالُوا تَعْجِيْبٌ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَكَتُهُ  
 عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ۝ إِنَّهُ حَمِيلٌ مَحِيلٌ ۝ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ  
 أَبْرَهِيمَ الرَّوْعَ وَجَاءَتِهِ الْبَشَرُّ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمٍ لُوْطٍ ۝ إِنْ  
 أَبْرَهِيمَ لَكَلِيمٌ أَوْ أَهْمَنِيْبٌ ۝ يَا أَبْرَهِيمَ اعْرُضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ  
 قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ ۝ وَإِنْهُمْ أَتَيْهُمْ عَنْ أَبْغِيْرِ مَرْدُوْدٍ ۝

সে বললো : হায়, আমার পোড়া কপাল!<sup>৮০</sup> এখন আমার সন্তান হবে নাকি, যখন আমি হয়ে গেছি খুনখুনে বুড়ী আর আমার স্বামীও হয়ে গেছে বুড়ো!<sup>৮১</sup> এ তো বড় আশ্চর্য ব্যাপার।” ফেরেশতারা বললো : “আল্লাহর হকুমের ব্যাপারে অবাক হচ্ছো!<sup>৮২</sup> হে ইবরাহীমের গৃহবাসীরা! তোমাদের প্রতি তো রয়েছে আল্লাহর রহমত ও বরকত, আর অবশ্যি আল্লাহ অত্যন্ত প্রশংসাই এবং বড়ই শান শওকতের অধিকারী।”

তারপর যখন ইবরাহীমের আশংকা দূর হলো এবং (সন্তানের সুসংবাদে) তার মন খুশীতে ভরে গেলো তখন সে লুতের সম্পদায়ের ব্যাপারে আমার সাথে বাদানুবাদ শুরু করলো।<sup>৮৩</sup> আসলে ইবরাহীম ছিল বড়ই সহনশীল ও কোমল হৃদয়ের অধিকারী এবং সে সকল অবস্থায়ই আমার দিকে ঝুঞ্জ করতো। (অবশ্যেই আমার ফেরেশতারা তাকে বললা : ) “হে ইবরাহীম! এ থেকে বিরত হও! তোমার রবের হকুম হয়ে গেছে, কাজেই এখন তাদের ওপর এ আয়াব অবধারিত। কেউ ফেরাতে চাইলেই তা ফিরতে পারে না।”<sup>৮৪</sup>

৮০. এর মানে এ নয় যে, হয়রত সারাহ এ ঘবর শুনে যথাথতি খুশী হবার পরিবর্তে উল্টো একে দুর্ভাগ্য মনে করেছিলেন। বরং আসলে এগুলো এমন ধরনের শব্দ ও বাক্য, যা মেয়েরা সাধারণত কোন ব্যাপারে অবাক হয়ে গেলে বলে থাকে। এ ক্ষেত্রে এর শাব্দিক অর্থ এখানে লক্ষ হয় না বরং নিছক বিশ্ব প্রকাশই উদ্দেশ্য হয়ে থাকে।

৮১. বাইবেল থেকে জানা যায়, হয়রত ইবরাহীমের বয়স এ সময় ছিল ১০০ বছর এবং হয়রত সারাহের বয়স ছিল ৯০ বছর।

৮২. এর মানে হচ্ছে, যদিও প্রকৃতিগত নিয়ম অনুযায়ী এ বয়সে মানুষের সন্তান হয় না তবুও আল্লাহর কুদরতে এমনটি ইওয়া কোন অসভ্য ব্যাপারও নয়। আর এ সুসংবাদ

যখন তোমাকে আল্লাহর পক্ষ থেকে দেয়া হচ্ছে তখন তোমার মতো একজন মুমিনা মহিলার পক্ষে এ ব্যাপারে বিশ্বয় প্রকাশ করার কোন কারণ নেই।

৮৩. এহেন পরিস্থিতিতে “বাদানুবাদ” শব্দটি আল্লাহর সাথে হ্যরত ইবরাহীমের গভীর ভালোবাসা ও মান-অভিযানের সম্পর্কের কথা প্রকাশ করে। এ শব্দটি বাল্দা ও আল্লাহর মধ্যে দীর্ঘক্ষণ বিত্রক জারি থাকার একটি দৃশ্যপট অংকন করে। নৃতের সম্প্রদায়ের উপর থেকে কোন প্রকারে আয়ার সরিয়ে দেবার জন্য বাল্দা বারবার জোর দিচ্ছে। আর জবাবে আল্লাহ বলছেন, এ সম্প্রদায়টির মধ্যে এখন ন্যায়, কল্যাণ ও সততার কোন অশ্রই নেই। এর অপরাধসমূহ এমনভাবে সীমা অতিক্রম করেছে যে, একে আর কোন প্রকার সুযোগ দেয়া যেতে পারে না। বাল্দা তবুও আবার বলে যাচ্ছে : “হে প্ররওয়ারদিগার! যদি সামান্যতম সদ্গুণও এর মধ্যে থেকে থাকে, তাহলে একে আরো একটু অবকাশ দিন, হয়তো এ সদগুণ কোন সুফল বয়ে আনবে।” বাইবেলে এ বাদানুবাদের কিছু বিস্তারিত বর্ণনা উদ্ভূত হয়েছে। কিন্তু কুরআনের সংক্ষিপ্ত বর্ণনা তার তুলনায় আরো বেশী অর্থবহু ব্যাপকতার অধিকারী। তুলনামূলক অধ্যয়নের জন্য বাইবেল আদি পুস্তকের ১৮ অধ্যায়ের ২০-৩২ বাক্য দেখুন।

৮৪. বর্ণনার এ ধারাবাহিকতায় হ্যরত ইবরাহীমের এ ঘটনাটি বিশেষ করে নৃতের সম্প্রদায়ের ঘটনার মুখ্যবক্ত হিসেবে বাহ্যিত কিছুটা বেখালা মনে হয়। কিন্তু আসলে যে উদ্দেশ্যে অভীত ইতিহাসের এ ঘটনাবলী এখানে বর্ণনা করা হচ্ছে তার প্রেক্ষিতে এটা এখানে যথাথই প্রযোজ্য হয়েছে। ঘটনাগুলোর এ পারম্পরিক যোগসূত্র অনুধাবন করার জন্য নিম্নোক্ত দু'টি বিশ্বয় সামনে রাখতে হবে।

এক : এখানে কুরাইশ গোত্রের লোকদেরকে সমোধন করা হয়েছে। হ্যরত ইবরাহীমের আওলাদ হওয়ার কারণে তারা আরব এলাকার সমগ্র জনবসতির কাছে পৌরজাদা, আল্লাহর ঘর কা'বার খাদেম এবং ধর্মীয়, নৈতিক, রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক নেতৃত্বের অধিকারী সেজে বসেছে। তারা প্রচল অহংকারে মন্ত। তারা মনে করে, তাদের উপর আল্লাহর পঞ্জব কেমন করে আসতে পারে। তারা তো আল্লাহর সেই প্রিয় বাল্দার আওলাদ। আল্লাহর দরবারে তাদের পক্ষে সুপারিশ করার জন্য তিনি রয়েছেন। তাদের এ যিথ্যা অহংকার চূঁ করার জন্য প্রথমে তাদের এ দৃশ্য দেখানো হলো যে, হ্যরত নৃহের মতো মহান মর্যাদাশালী নবী নিজের চোখের সামনে নিজের কলিজার টুকরা ছেগেকে ডুবতে দেখছেন। তাকে বাঁচাবার জন্য আল্লাহর কাছে কাতর কঠে প্রার্থনা করছেন। কিন্তু শুধু যে, তাঁর সুপারিশ তাঁর ছেলের কোন কাজে আসেনি তা নয় বরং উল্লটো এ সুপারিশ করার কারণে তাঁকে ধর্মক যেতে হচ্ছে। তারপর এখন এ দ্বিতীয় দৃশ্য দেখানো হচ্ছে যোদ হ্যরত ইবরাহীমের। একদিকে তাঁর উপর অজস্ত অনুগ্রহ বর্ণণ করা হয়েছে এবং অত্যন্ত মেহাদ্র ও কোমল ভঙ্গীতে তাঁর কথা আলোচনা করা হচ্ছে। কিন্তু অন্যদিকে যখন সেই ইবরাহীম খলীলুল্লাহ আবার ইনসাফের ব্যাপারে হস্তক্ষেপ করেছেন তখন তাঁর তাকীদ ও চাপ প্রদান সঙ্গেও আল্লাহ অপরাধী জাতির মোকাবিলায় তাঁর সুপারিশ রদ করে দিচ্ছেন।

দুই : এ ভাষণের উদ্দেশ্য কুরাইশদের মনের মধ্যে একথাও গৌরে দেয়া যে, আল্লাহর যে কর্মফল বিধির ব্যাপারে একেবারে নিভীক ও নিশ্চিন্ত হয়ে তারা বসে ছিল,

وَلَمَّا جَاءَتْ رِسْلَنَالْوَطَّاسِرِيْعَ بِهِرَوَضَاقَ بِهِرَذَرَعَا وَقَالَ هَذَا يَوْمٌ  
عَصِيْبٌ ⑪ وَجَاءَهُ قَوْمَهُ يَهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِنْ قَبْلِ كَانُوا  
يَعْمَلُونَ السُّبُّاْتِ ۚ قَالَ يَقُولُ هَؤُلَاءِ بَنَاتِيْ هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ  
فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْرِزُوْنِ فِي ضَيْفِيْ ۖ أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ  
رَشِيدٌ ⑫ قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِيْ بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍّ وَإِنَّكَ  
لَتَعْلَمُ مَا نَرِيدُ ⑬

আর যখন আমার ফেরেশতারা লুতের কাছে পৌছে গেলো<sup>১৫</sup> তখন তাদের আগমনে সে খুব ঘাবড়ে গেলো এবং তার মন ভয়ে ঝড়সড় হয়ে গেলো। সে বলতে শাগলো, আজ বড় বিপদের দিন।<sup>১৬</sup> (এ যেহমানদের আসার সাথে সাথেই) তার সম্পদায়ের লোকেরা নির্বিধায় তার ঘরের দিকে ছুটে আসতে শাগলো। আগে থেকেই তারা এমনি ধরনের কুকর্মে অভ্যন্ত ছিল। লৃত তাদেরকে বললো : “ভাইয়েরা! এই যে, এখানে আমার মেয়েরা আছে, এরা তোমাদের জন্য পরিত্রত।<sup>১৭</sup> আল্লাহর তয়-ডর কিছু করো এবং আমার যেহমানদের ব্যাপারে আমাকে সাহিত করো না, তোমাদের মধ্যে কি একজনও ভালো লোক নেই?” তারা জবাব দিল : “তুমি তো জানোই, তোমার মেয়েদের দিয়ে আমাদের কোন কাজ নেই”<sup>১৮</sup> এবং আমরা কি চাই তাও তুমি জানো।”

তা কিভাবে ইতিহাসের আবর্তনে ধারাবাহিকভাবেও যথারীতি প্রকাশ পেয়ে এসেছে এবং কেমন সব প্রকাশ্য লক্ষণ তাদের নিজেদের চারপাশে ছড়িয়ে রয়েছে। একদিকে রয়েছেন হ্যরত ইবরাহীম। তিনি সত্য ও ন্যায়ের খাতিরে গৃহহারা হয়ে একটি অপরিচিত দেশে অবস্থান করছেন। আপাতদৃষ্টিতে তাঁর কোন শক্তি-সামর্থ নেই। কিন্তু তাঁর সৎকর্মের ফল আল্লাহ তাঁকে এমনভাবে দান করেন যে, তাঁর বৃক্ষী ও বন্ধ্যা স্তুর গর্ভে ইসহাক আলাইহিস সালামের জন্য হয়। তারপর হ্যরত ইসহাকের উরসে ইয়াকুব আলাইহিস সালামেরও জন্য হয়। তাঁর থেকে বনী ইসরাইলের সুবিশাল বংশধারা এগিয়ে চলে। তাদের শেষত্বের ডখক শত শত বছর ধরে বাজতে থাকে ফিলিস্তিন ও সিরীয় ভূখণ্ডে, যেখানে হ্যরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম একদিন গৃহহারা মুহাজির হিসেবে এসে বসতি স্থাপন করেছিলেন। অন্যদিকে রয়েছে লুতের সম্পদায়। এ ভূখণ্ডের একটি অংশে তারা প্রাচুর্য ও সমৃদ্ধির সাগরে তেসে বেড়াচ্ছে এবং নিজেদের ব্যতিচারমূলক কার্যকলাপে লিঙ্গ

থাকছে। বহুদুর পর্যন্ত কোথাও তারা নিজেদের বদকর্মের জন্য কোন আয়াবের লক্ষণ দেখতে পাচ্ছে না। লৃত আলাইহিস সালামের উপদেশকে তারা ফুৎকারে উড়িয়ে দিচ্ছে। কিন্তু যে তারিখে ইবরাহীমের বৎস থেকে একটি বিরাট সৌভাগ্যবান জাতির উত্থানের ফায়সালা করা হয় ঠিক সেই একই তারিখেই এ ব্যভিচারী জাতিটিকে দুনিয়ার বুক থেকে নিচিহ্ন করে দেবার ফরমানও জারি হয়ে যায়। এমন বিভীষিকাময় পদ্ধতিতে তাদেরকে খৎস করে দেয়া হয় যে, আজ তাদের জনবসতির নাম-নিশানাও কোথাও ঝুঁজে পাওয়া যায় না।

#### ৮৫. সূরা আ'রাফের ১০ রূক্ষ'র টিকাগুলো দেখুন।

৮৬. এ ঘটনার যে বিস্তারিত বিবরণ কুরআন মজীদে দেয়া হয়েছে তার বজ্যের অন্তর্নিহিত তাৎপর্য থেকে একথা সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে যে, ফেরেশতারা সুন্দর ছেলেদের ছন্দবেশে হ্যরত লৃতের গৃহে এসেছিলেন। তারা যে ফেরেশতা একথা হ্যরত লৃত জানতেন না। এ কারণে এ মেহমানদের আগমনে তিনি খুব বেশী মানসিক উৎকর্ষ অনুভব করছিলেন এবং তাঁর মনও সংকুচিত হয়ে গিয়েছিল। তিনি নিজের সম্পদায়কে জানতেন। তারা কেমন ব্যভিচারী এবং কী পর্যায়ের নির্লজ্জ হয়ে গেছে তা তাঁর জানা ছিল।

৮৭. হতে পারে হ্যরত লৃত সমগ্র সম্পদায়ের মেয়েদের দিকে ইংগিত করেছেন। কারণ নবী তার সম্পদায়ের জন্য বাপের পর্যায়ভুক্ত হয়ে থাকেন। আর সম্পদায়ের মেয়েরা তাঁর দৃষ্টিতে নিজের মেয়ের মতো হয়ে থাকে। আবার এও হতে পারে যে, তাঁর ইংগিত ছিল তাঁর নিজের মেয়েদের প্রতি। তবে ব্যাপার যাই হোক না কেন উভয় অবস্থাতেই একথা ধারণা করার কোন কারণই নেই যে, হ্যরত লৃত তাদেরকে যিনা করার জন্য আহবান জানিয়েছিলেন। “এরা তোমাদের জন্য পবিত্রতর”— একথাই যাবতীয় ভূল অর্থের অবকাশ খতম করে দিয়েছে। হ্যরত লৃতের বজ্যের পরিকার উদ্দেশ্য এই ছিল যে, আল্লাহ যে জায়েয় পদ্ধতি নির্ধারণ করেছেন সেই পদ্ধতিতেই নিজেদের যৌন কামনা পূর্ণ করো এবং এ জন্য মেয়েদের অভাব নেই।

৮৮. এ বাক্যটি তাদের মানসিক অবস্থার পূর্ণচিত্ত এঁকে দেয়। বুরা যায় লাম্পটের ক্ষেত্রে তারা কত নিচে নেমে গিয়েছিল। তারা স্বভাব-প্রকৃতি ও পবিত্রতার পথ পরিহার করে একটি পৃতিগন্ধময় প্রকৃতি বিরোধী পথে চলতে শুরু করেছিল, ব্যাপার শুধুমাত্র এতটুকুই ছিল না বরং অবস্থা এমন পর্যায়ে পৌছে দিয়েছিল যে, এখন শুধুমাত্র এ একটি নোংৰা পথের প্রতিই ছিল তাদের সমস্ত ঘোক-প্রবণতা, আকর্ষণ ও অনুরাগ। তাদের প্রবৃত্তি এখন শুধুমাত্র এ নোংৰামিরই অনুসন্ধান করে ফিরছিল। প্রকৃতি ও পবিত্রতার পথ তো আয়াদের জন্য তৈরীই হয়নি—একথা বলতে তারা কোন লজ্জা অনুভব করতো না। এটা হচ্ছে নৈতিক অধিগতন ও চারিত্রিক বিকৃতির ছড়ান্ত পর্যায়। এর চেয়ে বেশী নিম্নগামিতার কথা কল্পনাই করা যেতে পারে না। যে ব্যক্তি নিছক নফ্স ও প্রবৃত্তির দুর্বলতার কারণে হারাম কাজে লিঙ্গ হয়ে যায়, এ সত্ত্বেও হালালকে কাথিত এবং হারামকে পরিত্যাজ মনে করে, তার বিষয়টি খুবই হালুকা। এমন ব্যক্তি কখনো সংশোধিত হয়ে যেতে পারে। আর সংশোধিত হয়ে না গেলেও তার সম্পর্কে বড় জোর এতটুকু বলা যেতে পারে যে, সে একজন বিকৃত চরিত্রসম্পর্ক ব্যক্তি। কিন্তু যখন কোন ব্যক্তির সমস্ত আগ্রহ হারামের মধ্যেই কেন্দ্রীভূত হয়ে যায় এবং সে মনে করতে থাকে

قَالَ لَوْاْنٰ لِي بِكُمْ قُوَّةٌ أَوْ أُوْيٰ إِلَى رُكْنٍ شَدِّيْلٌ ۝ قَالُوا يَلْوُطٌ إِنَّا  
رَسُّلٌ رِّبِّكَ لَنْ يَصِلُّوا إِلَيْكَ فَأَسْرِيْ باهْلَكَ بِقِطْعٍ مِّنَ الْيَلِ  
وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلَّا امْرَأَتُكَ ۝ إِنَّهُ مُصِيبَهَا مَا أَصَابَهُمْ  
إِنْ مَوْعِلُهُمُ الصَّبْرُ ۝ أَلَيْسَ الصَّبْرُ بِقَرِيبٍ ۝ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرَنَا  
جَعَلْنَا عَالِيَّهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّنْ سِجِيلٍ مُّنْضُودٍ ۝  
مَسْوَمَةٌ عِنْدَ رِبِّكَ طَوْمًا هِيَ مِنَ الظَّلِيمِينَ بِبَعِيلٍ ۝

লৃত বললো : “হায়। যদি আমার এতটা শক্তি থাকতো যা দিয়ে আমি তোমাদের সোজা করে দিতে পারতাম অথবা কোন শক্তিশালী আশ্রয় থাকতো সেখানে আশ্রয় নিতে পারতাম।” তখন ফেরেশতারা তাকে বললো : “হে লৃত! আমরা তোমার রবের প্রেরিত ফেরেশতা। এরা তোমার কোন ক্ষতি করতে পারবে না। তুমি কিছুটা রাত থাকতে তোমার পরিবার পরিজন নিয়ে বের হয়ে যাও। আর সাবধান। তোমাদের কেউ যেন পেছন ফিরে না তাকায়।”<sup>১৯</sup> কিন্তু তোমার স্ত্রী ছাড়া (সে সাথে যাবে না) কারণ তার ওপরও তাই ঘটবে যা এই সব লোকের ঘটবে।<sup>২০</sup> তাদের খৎসের জন্য প্রভাতকাল নির্দিষ্ট রয়েছে।—প্রভাত হবার আর কতটুকই বা দেরী আছে!

তারপর যখন আমার ফায়সালার সময় এসে গেলো, আমি গোটা জনপদটি উল্টে দিলাম এবং তার ওপর পাকা মাটির পাথর অবিরামভাবে বর্ষণ করলাম,<sup>২১</sup> যার মধ্য থেকে প্রত্যেকটি পাথর তোমার রবের কাছে চিহ্নিত ছিল।<sup>২২</sup> আর জালেমদের থেকে এ শান্তি মোটেই দূরে নয়।<sup>২৩</sup>

হালাল তার জন্য তৈরীই হয়নি তখন তাকে মানুষের মধ্যেই গণ্য করা যেতে পারে না। সে আসলে একটি নোংরা কীট। মলমৃত্ব ও দুর্গক্রের মধ্যেই সে প্রতিপালিত হয় এবং পাক-পবিত্রতার সাথে তার প্রকৃতিগত কোন সম্পর্কই নেই। এ ধরনের কীট যদি কোন পরিচ্ছন্নতা প্রিয় মানুষের ঘরে জন্ম নেয় তাহলে প্রথম সুযোগেই সে ফিনাইল ঢেলে দিয়ে তার অস্তিত্ব থেকে নিজের গৃহকে মুক্ত করে নেয়। তাহলে আল্লাহ তার যামীনে এ ধরনের নোংরা কীটদের সমাবেশকে কতদিন বরদাশ্ত করতে পারতেন।

৮৯. এর মানে হচ্ছে, এখন তোমাদের কিভাবে তাড়াতাড়ি এ এলাকা থেকে বের হয়ে যেতে পারো সে চিন্তা করা উচিত। পেছনে শোরগোল ও বিষ্ফোরণের আওয়াজ শুনে তোমরা

وَإِلَيْهِ مَدِينَ أَخَا هِرْشِعِيْبَا قَالَ يَقُولُ أَعْبُدُ وَاللهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرَهُ وَلَا تَنْقُصُوا الْمِكَيَالَ وَالْمِيزَانَ إِنِّي أَرِكُمْ بِخَيْرٍ وَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَنْ أَبَ يَوْمٍ مُّحِيطٌ وَيَقُولُ آفُوا الْمِكَيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَبْخُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْثُوْفُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ بَقِيَتُ اللهُ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيْظٍ

## ৮ রূক্ষ

আর মাদ্যানবাসীদের কাছে আমি তাদের ভাই শো'আয়েবকে পাঠালাম।<sup>১৪</sup> সে বললো : “হে আমার সম্পদায়ের লোকেরা! আল্লাহর বন্দেগী করো। তিনি ছাড়া তোমাদের আর কোন ইলাহ নেই। আর মাপে ও ওজনে কম করো না। আজ আমি তোমাদের ভালো অবস্থায় দেখছি কিন্তু আমার ডয় হয় কাল তোমাদের ওপর এমন দিন আসবে যার আয়াব সবাইকে ঘেরাও করে ফেলবে। আর হে আমার সম্পদায়ের ভাইয়েরা! যথাযথ ইনসাফ সহকারে মাপো ও ওজন করো এবং লোকদেরকে তাদের প্রাপ্য সামগ্রী কম দিয়ো না। আর পৃথিবীতে বিপর্যয় ছড়িয়ে বেড়িয়ো না। আল্লাহর দেয়া উত্তু তোমাদের জন্য ভালো যদি তোমরা মুমিন হয়ে থাকো। মোট কথা আমি তোমাদের ওপর কোন কর্ম তদ্বাবধানকারী নই।”<sup>১৫</sup>

যেন পথে থেমে না যাও এবং আয়াবের জন্য যে এলাকা নির্ধারিত হয়েছে আয়াবের সময় এসে যাবার পরও তোমাদের কেউ যেন সেখানে অবস্থান না করে।

৯০. এটি তৃতীয় মর্মসুদ শিক্ষণীয় ঘটনা। এ সুরায় লোকদেরকে একথা শিক্ষা দেবার জন্য বর্ণনা করা হয়েছে যে, কোন বুর্যের সাথে আত্মায়তার সম্পর্ক এবং কোন বুর্যের সুপারিশ তোমাদের নিজেদের গোনাহের পরিণতি থেকে বাঁচাতে পারে না।

৯১. সম্ভবত একটি ভয়াবহ ভূমিকম্প ও আগ্নেয়গিরির অগ্নৎপাতের আকারে এ আয়াব এসেছিল। ভূমিকম্প জনবসতিটিকে ওলট-পালট করে দিয়েছিল এবং অগ্নৎপাতের ফলে তার ওপর হয়েছিল ব্যাপক হারে পাথর বৃষ্টি। “পাকা মাটির পাথর” বলতে সম্ভবত এমন মাটি বুঝানো হয়েছে যা আগ্নেয়গিরির আওতাধীন এলাকার ভূগর্ভস্থ উভাপ ও লাভার প্রভাবে পাথরে পরিণত হয়। আজ পর্যন্ত লৃত সাগরের (Dead Sea) দক্ষিণ ও পূর্ব এলাকায় এ পাথর বর্ষণের চিহ্ন সর্বত্র সুপ্রচূড়াবে দেখা যায়।

قَالُوا يَسْعِيْبُ أَصْلُوتُكَ تَأْمِرُكَ أَنْ نُتْرُكَ مَا يَعْبُدُ أَبْأُونَا<sup>۱۶</sup>  
أَوْ أَنْ نَفْعَلِ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ إِنَّكَ لَا تَنْهَىٰ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ<sup>۱۷</sup>

তারা জবাব দিল : “হে শো’আয়েব! তোমার নামায কি তোমাকে একথা শেখায়।<sup>১৬</sup> যে, আমরা এমন সমস্ত মানুষকে পরিভ্যাগ করবো যাদেরকে আমাদের বাপ-দাদারা পূজা করতো? অথবা নিজেদের ধন-সম্পদ থেকে নিজেদের ইচ্ছা অনুযায়ী খরচ করার ইখতিয়ার আমাদের থাকবে না।<sup>১৭</sup> ব্যস, শুধু তুমিই রয়ে গেছো একমাত্র উচ্চ হৃদয়ের অধিকারী ও সদাচারী।”

১২. অর্থাৎ আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রত্যেকটি পাথরকে কি ধর্মসাত্ত্বক কাজ করতে হবে এবং কোনু পাথরটি কোনু অপরাধীর ওপর পড়বে তা পূর্ব থেকেই নির্ধারিত করে দেয়া হয়েছিল।

১৩. অর্থাৎ আজ যারা জ্বলুমের পথে চলছে তারাও যেন এ আযাবকে নিজেদের থেকে দূরে না মনে করে। সূত্রের সম্প্রদায়ের ওপর যদি আযাব আসতে পেরে থাকে তাহলে তাদের ওপরও আসতে পারে। সূত্রের সম্প্রদায় আল্লাহর আযাব ঠেকাতে পারেনি, এরাও পারবে না।

১৪. সূরা আ’রাফের ১১ কুরুক্ষু’ দেখুন।

১৫. অর্থাৎ তোমাদের ওপর আমার কোন জোর নেই। আমি তো শুধু একজন কল্যাণকারী উপদেষ্টা মাত্র। বড় জোর আমি তোমাদের বুঝাতে পারি। তারপর তোমরা চাইলে মানতে পারো আবার নাও মানতে পারো। আমার কাছে জবাবদিহি করার তয় করা বা না করার প্রশ্ন নয়। বরং আসল প্রশ্ন হচ্ছে আল্লাহর সামনে জবাবদিহি করা। আল্লাহর কিছু ভয় যদি তোমাদের মনে থেকে থাকে তাহলে তোমরা যা কিছু করছো তা থেকে বিরত থাকো।

১৬. এটি আসলে একটি তিরঙ্গারসূচক বাক্য। যে সমাজ আল্লাহকে ভূলে গেছে এবং ফাসেকী, অশ্রীলতা ও নৈতিকতা বিরোধী কার্যকলাপের মধ্যে ডুবে গেছে এমন প্রত্যেকটি সমাজেই এ ভাবধারা আজো মৃত্যু দেখা যাবে। যেহেতু নামায দীনদারীর সর্বশুধুম ও সবচেয়ে সুস্পষ্ট চিহ্ন এবং ফাসেক ও ব্যভিচারী লোকেরা নামাযকে একটি ভয়ংকর বরং সবচেয়ে মারাত্মক রোগ মনে করে থাকে তাই এ ধরনের লোকদের সমাজে নামায ইবাদাতের পরিবর্তে ঝোঁকের চিহ্ন হিসেবে গণ্য হয়ে থাকে। নিজেদের মধ্যে কোন ব্যক্তিকে নামায পড়তে দেখলে সংগে সংগেই তাদের মনে এ অনুভূতি জাগে যে, এ ব্যক্তির ওপর “দীনদারীর আক্রমণ” ঘটেছে। তারপর এরা দীনদারীর এ বৈশিষ্ট্যও ভালোভাবে জানে যে, এ জিনিসটি যার মধ্যে সৃষ্টি হয়ে যায় সে কেবল নিজের সৎ ও পরিচ্ছন্ন কর্মধারার ওপরই সতৃষ্টি থাকে না বরং অন্যদেরকেও সংশোধন করার চেষ্টা করে এবং বে-দীনী ও নৈতিকতা বিরোধী কার্যকলাপের বিরুদ্ধে সমালোচনা না করে সে স্থির থাকতে পারে না। তাই নামাযের বিরুদ্ধে এদের অস্ত্রিতা শুধুমাত্র এ আকারে দেখা দেয় না যে, এদের এক ভাই দীনদারীর মধ্যে পরিবেষ্টিত হয়ে গেছে বরং এ সংগে এদের মনে সন্দেহও

قَالَ يَقُولُ أَرَأْيَتْ سِرَّ إِنْ كَنْتَ عَلَىٰ بِسِنْتِهِ مِنْ رَبِّي وَرَزْقِنِي مِنْهُ  
رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أَرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَمْكُمْ عَنْهُ إِنْ  
أَرِيدُ إِلَّا الْأَصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ  
تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ④

শো'আয়ের বললো : “ভাইয়েরা! তোমরা নিজেরাই ভেবে দেখো, যদি আমি আমার রবের পক্ষ থেকে একটি সুস্পষ্ট সাক্ষের ওপর প্রতিষ্ঠিত থেকে থাকি, তারপর তিনি আমাকে উত্তম রিযিকও দান করেন।” তাহলে এরপর আমি তোমাদের গোমরাহী ও হারামখোরীর কাজে তোমাদের সাথে কেমন করে শরীর হতে পারিয়া? আর যেসব বিষয় থেকে আমি তোমাদের বিরত রাখতে চাই আমি নিজে কখনো সেগুলোতে লিঙ্গ হতে চাই না।” আমি তো আমার সাধ্য অনুযায়ী সংশোধন করতে চাই। যাকিছু আমি করতে চাই তা সবই আল্লাহর তাওফীকের ওপর নির্ভর করে। তাঁরি ওপর আমি ভরসা করেছি এবং সব ব্যাপারে তাঁরই দিকে ঝুঁক্ত করি।

জাগে যে, এবার খুব শিগগির চরিত্র, নৈতিকতা ও দীনদারীর শুয়াজ-নসীহত শুরু হয়ে যাবে আর এ সাথে সমাজ জীবনের প্রত্যেকটি দিকে খুত বের করার একটি দীর্ঘ সিলসিলার সূচনা হবে। এ কারণেই এ ধরনের সমাজে নামায সবচেয়ে বেশী ভর্সনা, তিরক্ষার, নিন্দা ও সমালোচনার সম্মুখীন হয়। আর নামাযী সম্পর্কে পূর্বাহ্নে যে ধরনের আশংকা করা হয়েছিল কোন নামাযী যদি ঠিক সেই পর্যায়েই অসংকাজের সমালোচনা ও ভালো কাজ করার উপদেশ দিতে শুরু করে দেয় তাহলে তো নামাযীকে এমনভাবে দোষারোপ করা শুরু হয়ে যায় যেন সে-ই এসব আপদের উৎস।

১৭. এ বক্তব্যটি ইসলামের মোকাবিলায় জাহেলী মতবাদের পূর্ণ পরিচয় তুলে ধরছে। ইসলামের দৃষ্টিভঙ্গী হচ্ছে, আল্লাহর বন্দেগী ছাড়া বাকি অন্যান্য যাবতীয় পদ্ধতিই ভুল। এগুলো অনুসরণ করা উচিত নয়। কারণ অন্য কোন পদ্ধতির পক্ষে বৃক্ষি, জ্ঞান ও আসমানী কিতাবসমূহে কোন যুক্তি-প্রমাণ নেই। আর তাছাড়া শুধুমাত্র একটি সীমিত ধর্মীয় গন্তীর মধ্যে আল্লাহর বন্দেগী হওয়া উচিত নয় বরং তামাদুনিক, সামাজিক, অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক তথা জীবনের সকল বিভাগেই হওয়া উচিত। কারণ দুনিয়ায় মানুষের কাছে যা কিছু আছে সব আল্লাহর মালিকানাধীন। আল্লাহর ইচ্ছার গন্তী ভেদ করে স্বাধীনভাবে কোন একটি জিনিসও মানুষ ব্যবহার করার অধিকার রাখে না। এর মোকাবিলায় জাহেলী মতবাদ হচ্ছে, বাপ-দাদা থেকে যে পদ্ধতি চলে আসছে মানুষের তারই অনুসারী হওয়া উচিত। এর অনুসরণের জন্য এ ছাড়া আর অতিরিক্ত কোন যুক্তি প্রমাণের প্রয়োজন নেই যে, এটা বাপ-দাদাদের পদ্ধতি। তাছাড়া শুধুমাত্র পূজা-অর্চনার

সাথে দীন ও ধর্মের সম্পর্ক রয়েছে। আর আমাদের জীবনের সাধারণ পার্থিব বিষয়াবসীর ব্যাপারে আমাদের পূর্ণ স্বাধীনতা ধাকা দরকার, যেভাবে ইচ্ছা আমরা সেভাবে কাজ করতে পারি।

এ থেকে একথাও আন্দজ করা যেতে পারে যে, জীবনকে ধর্মীয় ও পার্থিব এ দু'ভাগে ভাগ করার চিন্তা আজকের কোন নতুন চিন্তা নয় বরং আজ থেকে তিন সাড়ে তিন হাজার বছর আগে হ্যরত শো'আয়েব আলাইহিস সালামের সম্পদায়ও এ বিভক্তির ওপর ঠিক তেমনিই জোর দিয়েছিল যেমন আজকের যুগে পাচ্চাত্যবাসীরা এবং তাদের প্রাচ্যদেশীয় শাগরিদবুন্দ জোর দিচ্ছেন। এটা আসলে কোন "নতুন আলো" বা "প্রগতি" নয় যা "মানসিক উন্নয়নে"র কারণে মানুষ আজ লাভ করতে সক্ষম হয়েছে। বরং এটা সেই একই পুরাতন অনুকরণ ও পচাতপদ চিন্তা যা হাজার হাজার বছর আগের জাহেলিয়াতের মধ্যেও আজকের মতো একই আকারে বিরাজমান ছিল। এর সাথে ইসলামের সংঘাত আজকের নয়, অনেক পুরাতন।

১৮. রিঞ্জিক শব্দটি এখানে দ্বিধিক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এর একটি অর্থ হচ্ছে, সত্য-সঠিক জ্ঞান, যা আল্লাহর পক্ষ থেকে দেয়া হয়েছে, আর দ্বিতীয় অর্থ হচ্ছে এ শব্দটি থেকে সাধারণত যে অর্থ বুঝা যায় সেটি অর্থাৎ আল্লাহ তাঁর বান্দাদেরকে জীবন যাপন করার জন্য যে জীবন সামগ্রী দান করে থাকেন। প্রথম অর্থটির প্রেক্ষিতে এ আয়াত থেকে এমন একটি বিষয়বস্তুর প্রকাশ ঘটে, যা এ সূরায় মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম, নূহ (আ) ও সালেহ আলাইহিস সালামের মুখ থেকে প্রকাশ হয়ে এসেছে। অর্থাৎ নবুওয়াতের আগেও আমি নিজের রবের পক্ষ থেকে সত্যের স্বপক্ষে সুস্পষ্ট সাক্ষ নিজের মনের মধ্যে ও বিশ-জগতের সমস্ত নির্দশনের মধ্যে পাঞ্চিলাম এবং এরপর আমার রব আমাকে সরাসরিভাবেও সত্য-জ্ঞান দান করেছেন। এখন তোমরা যেসব গোমরাহী ও নৈতিকতা বিরোধী কাজে লিঙ্গ রয়েছো তাতে আমার পক্ষে জেনে বুঝে লিঙ্গ হওয়া কেমন করে সম্ভবপর হতে পারে? আর দ্বিতীয় অর্থের প্রেক্ষিতে হ্যরত শো'আয়েবকে তাঁরা ভর্তুসনা করেছিল এ আয়াতটিকে তাঁর জওয়াব বলা যায়। হ্যরত শো'আয়েবকে তাঁরা ভর্তুসনা করে বলেছিল : "ব্যস শুধু তুমি রয়ে গেছো একজন উদারমনা ও সত্যনিষ্ঠ ব্যক্তি। এ কড়া ও তিক্ত অক্রমণের জবাব এভাবে দেয়া হয়েছে : 'ভাইয়েরা! যদি আমার রব সত্যকে চিনবার মতো অন্তরদৃষ্টি এবং হালাল রিয়িক আমাকে দিয়ে থাকেন তাহলে তোমাদের নিদ্বাবাদের কারণে এ অনুগ্রহ কি করে বিশেষে পরিণত হবে? আল্লাহ যখন আমার প্রতি মেহেরবানী করেছেন তখন তোমাদের ভীষ্টা ও হারাম খাওয়াকে আমি সত্য ও হালাল গণ্য করে তাঁর প্রতি অকৃতজ্ঞ হই কেমন করে?

১৯. অর্থাৎ একথা থেকেই তোমরা আমার সত্যতা আন্দজ করে নিতে পারো যে, অন্যদের আমি যাকিছু বলি আমি নিজেও তা করি। যদি আমি তোমাদের আল্লাহ ছাড়া অন্য কোন ইলাহৰ পূজা বেদীতে যেতে নিষেধ করতাম এবং নিজে কোন বেদীর সেবক হয়ে বসতাম তাহলে নিসন্দেহে তোমরা বলতে পারতে, নিজের পীরগিরির ব্যবসায়ের প্রসারের জন্য অন্য দোকানগুলোর সুনাম নষ্ট করতে চাচ্ছি। যদি আমি তোমাদের হারাম

وَيَقُولَّا يَجِرْ مِنْكُمْ شَقَاقِيْ أَنْ يُصِيبُكُمْ مِثْلَ مَا أَصَابَ قَوْمًا  
نَوْحٌ أَوْ قَوْمًا هُودٍ أَوْ قَوْمًا صَلَحٍ طَوْمًا قَوْمًا لُوطٍ مِنْكُمْ بِبَعْيِيلٍ  
وَاسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تَوْبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ وَدُودٌ

আর হে আমার সম্প্রদায়ের ভাইয়েরা! আমার বিরুদ্ধে তোমাদের একগুরৈমি যেন এমন পর্যায়ে না পৌছে যায় যে, শেষ পর্যন্ত তোমাদের ওপরও সেই একই আঘাব এসে পড়ে, যা এসেছিল নৃহ, হৃদ বা সালেহের সম্প্রদায়ের ওপর। আর লৃতের সম্প্রদায় তো তোমাদের থেকে বেশী দূরের নয়।<sup>100</sup> দেখো, নিজেদের রবের কাছে ক্ষমা চাও এবং তাঁর দিকে ফিরে এসো। অবশ্যি আমার রব করণশীল এবং নিজের সৃষ্টিকে ভালোবাসেন।<sup>101</sup>

জিনিস থেতে নিষেধ করতাম এবং নিজের কারবারে বেইমানী করতে থাকতাম তাহলে তোমরা অবশ্যি এ সন্দেহ পোষণ করতে পারতে যে, আমি নিজের সুনাম প্রতিষ্ঠিত করার জন্য ইয়ানদারীর ঢাক পিটাছি। কিন্তু তোমরা দেখছো, যেসব অসৎকাজ থেকে আমি তোমাদের নিষেধ করছি। আমি নিজেও সেগুলো থেকে দূরে থাকছি। যেসব কলংক থেকে আমি তোমাদের মুক্ত দেখতে চাছি আমার নিজের জীবনও তা থেকে মুক্ত। তোমাদের আমি যে পথের দিকে আহবান জানাছি আমার নিজের জন্যও আমি সেই পথটিই পছন্দ করেছি। এসব জিনিস একথা প্রমাণ করে যে, আমি যে দাওয়াত দিয়ে যাচ্ছি সে ব্যাপারে আমি সত্যবাদী ও একনিষ্ঠ।

১০০. অর্থাৎ লৃতের সম্প্রদায়ের ঘটনা তো খুব বেশী দিনের কথা নয়। তোমাদের সামনে এ ঘটনা এখনো তরতাজা আছে। তোমাদের কাছাকাছি এলাকায় এ ঘটনা ঘটেছিল। সংক্ষিপ্ত লৃতের কওমের ঝংসের পর তখন ছ'-সাতশো বছরের বেশী সময় অতিক্রম হয়নি। আর ভৌগোলিক দিক দিয়েও লৃতের কওম যেখানে বসবাস করতো শো' আয়েবের কওমের এলাকাও ছিল একেবারে তাঁর সাগোয়া।

১০১. অর্থাৎ মহান আদ্বাহ পাশাণ হৃদয় ও নির্দিয় নন। নিজের সৃষ্টির সাথে তাঁর কোন শক্রতা নেই। তাদেরকে অথবা শাস্তি দিতে তিনি চান না। নিজের বান্দাদেরকে মারপিট করে তিনি খুশী হন না। তোমরা যখন নিজেদের বিদ্রোহাত্মক কার্যকলাপে সীমা অতিক্রম করে যাও এবং কোন প্রকারেই বিপর্যয় সৃষ্টিতে বিরত হও না তখন তিনি অনিছাসঙ্গেও তোমাদের শাস্তি দেন। নয়তো তাঁর অবস্থা হচ্ছে এই যে, তোমরা যতই দোষ কর না কেন যখনই তোমরা নিজেদের কৃতকর্মের ব্যাপারে সংজ্ঞিত হয়ে তাঁর দিকে ফিরে আসবে তখনই তাঁর স্নদয়কে নিজেদের জন্য প্রশংস্তর পাবে। কারণ নিজের সৃষ্টি জীবের প্রতি তাঁর মেহ ও ভালোবাসার অন্ত নেই।

قَالُوا يَشْعِيبَ مَا نَفَقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَكَ فِينَا  
ضَعِيفًا وَلَوْلَارَهْطَكَ لَرَجْمَنَكَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْنَا بِغَزِيرٍ<sup>১০</sup>

তারা জবাব দিল : “হে শোআয়েব। তোমার অনেক কথাই তো আমরা বুঝতে পারি না<sup>১০২</sup> আর আমরা দেখছি তুমি আমাদের মধ্যে একজন দুর্বল ব্যক্তি। তোমার ভাতৃগোষ্ঠী না থাকলে আমরা কবেই তোমাকে পাথর নিষ্কপে মেরে ফেলতাম। আমাদের উপর প্রবল হবার মতো ক্ষমতা তোমার নেই।”<sup>১০৩</sup>

এ বিষয়বস্তুটিকে নবী সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম দু’টি অভ্যন্ত সূক্ষ্ম দৃষ্টিতে দিয়ে সুল্পষ্ট করেছেন। তিনি একটি দৃষ্টিতে এভাবে দিয়েছেন যে, তোমাদের কোন ব্যক্তির উচ্চ যদি কোন বিশুষ্ক তৎপানিহীন এলাকায় হারিয়ে গিয়ে থাকে, তার পিঠে তার পানাহারের সামগ্রীও থাকে এবং সে ব্যক্তি তার খোঁজ করতে করতে নিরাশ হয়ে পড়ে। এ অবস্থায় জীবন সম্পর্কে নিরাশ হয়ে সে একটি গাছের নীচে শুয়ে পড়ে। ঠিক এমনি অবস্থায় সে দেখে তার উচ্চটি তার সামনে দাঁড়িয়ে আছে। এ সময় সে যে পরিমাণ খুশী হবে আল্লাহর পংখ্দিষ্ঠ বান্দা সঠিক পথে ফিরে আসার ফলে আল্লাহ তার চেয়ে অনেক বেশী খুশী হন। দ্বিতীয় দৃষ্টিতে এর চেয়ে আরো বেশী মর্মশ্পর্শী। হ্যারত উমর (রা) বলেন, একবার নবী সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের কাছে কিছু যুদ্ধবন্দী এলো। এদের মধ্যে একজন মহিলাও ছিল। তার দুর্দণ্ড শিশুটি হারিয়ে গিয়েছিল। মাতৃস্মেহে সে এতই অস্থির হয়ে পড়েছিল যে, কোন বাচ্চা সামনে দেখলেই তাকে তুলে নিয়ে বুকে চেপে ধরতো এবং নিজের বুকের দুখ তাকে পান করাতে থাকতো। তার এ অবস্থা দেখে নবী সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম আমাদের জিজেস করলেন, তোমরা কি মনে করো এ মা তার নিজের বাচ্চাকে নিজের হাতে আগুনে ছুঁড়ে ফেলতে পারে? আমরা জবাব দিলাম : কখনোই নয়, তার নিজের ছুঁড়ে দেবার তো কোন প্রয়োজন না, বাচ্চা নিজেই যদি আগুনে পড়ে যায় তাহলে সে তাকে বাঁচাবার জন্য সর্বাত্মক প্রচেষ্টা চালাবে। তিনি বলেন :

الله أرحم بعباده من هذه بولها

“এ মহিলা তার বাচ্চার প্রতি যে পরিমাণ অনুগ্রহশীল আল্লাহর অনুগ্রহ তাঁর বান্দার প্রতি তার চেয়ে অনেক বেশী।”

আর এমনি চিন্তা-ভাবনা করলে একথা সহজেই বুঝা যায়। আল্লাহই তো বাচ্চার লালন-পালনের জন্য মা-বাপের মনে মেহ-প্রীতি সৃষ্টি করে দিয়েছেন। নয়তো আল্লাহ যদি এ মেহ-প্রীতি সৃষ্টি না করে দিতেন তাহলে বাচ্চাদের মা-বাপের চেয়ে বড় শক্তি আর হতো না। কারণ তারা মা-বাপের জন্য হয় সবচেয়ে বেশী কষ্টদায়ক। এখন যে আল্লাহ মাতৃ-পিতৃস্মেহের স্বষ্টি তার নিজের মধ্যে নিজের সৃষ্টির জন্য কি পরিমাণ মেহ-প্রীতি-ভালোবাসা থাকবে—একথা প্রত্যেক ব্যক্তি নিজেই আল্লাজ করতে পারে।

قَالَ يَقُولُ أَرْهَطِي أَعْزَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَأَتَخْلُ تَمَوَةً وَرَاءَكُمْ  
 ظِهْرِيَّاً إِنَّ رَبِّيَ بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ وَيَقُولُ أَعْمَلُوا إِلَى  
 مَكَانِتُكُمْ إِنِّي عَامِلٌ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَلَىْ أَبْ  
 يُخْرِيْهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبٌ وَارْتَقِبُوا إِنِّي مَعْكُمْ رَقِيبٌ  
 وَلِمَاجَاءَ أَمْرَنَا نَجَيْنَا شَعِيبًا وَالَّذِينَ أَمْنَوْا مَعَهُ بِرْحَمَةٍ مِنْنَا  
 وَأَخْلَدَتِ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةَ فَاصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمْ جَهَنَّمَ  
 كَانَ لَمْ يَغْنُوْ فِيهَا أَلَا بَعْدَ الْمِلَىْنَ كَمَا بَعْدَتِ تَمَوَدَّ

শো'আয়েব বললো : “ভাইয়েরা! আমার ভ্রাতৃজোট কি তোমাদের ওপর আগ্নাহর চাইতে প্রবল যে, তোমরা ভ্রাতৃজোটের ভয় করলে এবং আগ্নাহকে একেবারে পেছনে ঠেলে দিলে? জেনে রাখো, যাকিছু তোমরা করছো তা আগ্নাহর পাকড়াও-এর বাইরে নয়। হে আমার সম্পদায়! তোমরা নিজেদের পথে কাজ করে যাও এবং আমি আমার পথে কাজ করে যেতে থাকবো। শিগগীরই তোমরা জানতে পারবে কার ওপর লাঞ্ছনার আয়াব আসছে এবং কে মিথ্যুক? তোমরা প্রতীক্ষা করতে থাকো এবং আমিও তোমাদের সাথে প্রতীক্ষারত রইলাম।”

শেষ পর্যন্ত যখন আমার ফায়সালার সময় এসে গেলো তখন আমি নিজের রহমতের সাহায্যে শো'আয়েব ও তার সাথী মুমিনদেরকে উদ্ধার করলাম। আর যারা জুলুম করেছিল একটি প্রচণ্ড আওয়াজ তাদেরকে এমনভাবে পাকড়াও করলো যে, নিজেদের আবাসভূমিতেই তারা নিজীব নিষ্পন্দের মতো পড়ে রইলো, যেন তারা সেখানে কোনদিন বসবাসই করতো না।

শোন, মাদ্যানবাসীরাও দূরে নিষ্কিণ্ড হয়েছে যেমন সামুদ্র নিষ্কিণ্ড হয়েছিল।

১০২. হ্যরত শো'আয়েব কোন বিদেশী ভাষায় কথা বলছিলেন তাই তারা বুঝতে পারছিল না, এমন কোন ব্যাপার ছিল না। অথবা তাঁর কথা কঠিন, সূক্ষ্ম বা জটিলও ছিল না। কথা সবই সোজা ও পরিকার ছিল। সেখানকার প্রচলিত ভাষায়ই কথা বলা হতো। কিন্তু তাদের মানসিক কাঠামো এত বেশী বেঁকে গিয়েছিল যে, হ্যরত শো'আয়েবের সোজা সরল কথাবার্তা তার মধ্যে কোনথকারেই প্রবেশ করতে পারতো না। একথা স্বতসিক্ষ যে,

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِإِيمَانًا وَسُلْطَنًا مِبْيَنًا إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ  
فَاتَّبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرَ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ يَقْدِمُ قَوْمَهُ يَوْمَ  
الْقِيمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارُ وَبِئْسَ الْوِرْدُ الْمُوْرُودُ وَأَتَبِعُوا فِي  
هُنَّ لَعْنَةٌ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ بِئْسَ الرِّفْلُ الْمُرْفُودُ ذَلِكَ مِنْ  
آنْبَاءِ الْقُرْآنِ نَقْصَهُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَائِمٌ وَحِصِيلٌ

৯ রুক্ত'

আর মুসাকে আমি নিজের নির্দশনাবলী ও স্পষ্ট নিয়োগপত্রসহ ফেরাউন ও তার রাজ্যের প্রধান কর্মকর্তাদের কাছে পাঠালাম। কিন্তু তারা ফেরাউনের নির্দেশ মেনে চললো। অথচ ফেরাউনের নির্দেশ সত্যাপন্ত ছিল না। কিয়ামতের দিন সে নিজের কওমের অগবর্তী হবে এবং নিজের নেতৃত্বে তাদেরকে জাহানামের দিকে নিয়ে যাবে।<sup>১০৪</sup> অবস্থানের জন্য কেমন নিকৃষ্ট স্থান সেটা! আর তাদের ওপর এ দুনিয়ায় লানত পড়েছে এবং কিয়ামতের দিনও পড়বে। কত নিকৃষ্ট প্রতিদান সেটা, যা কেউ লাভ করবে!

এগুলো কতক জনপদের খবর, যা আমি তোমাকে শুনাচ্ছি। এদের কোনটা এখনো দাঁড়িয়ে আছে আবার কোনটার ফসল কাটা হয়ে গেছে।

যারা অনুগ্রামি, বিদেশ ও গোষ্ঠী স্বার্থ দোষে দুষ্ট হয় এবং প্রবৃত্তির সালসার পূজা করার ক্ষেত্রে একগুর্যেমির নীতি অবলম্বন করে, আবার এ সংগে গোন বিশেষ চিন্তাধারার ওপর অনড় হয়ে বসে থাকে তারা তো প্রথমত এমন কোন কথা শুনতেই পারে না যা তাদের চিন্তাধারা থেকে ডিগ্রতর আর যদি কখনো শুনেই নিয়ে থাকে তাহলে তারা বুঝতেই পারে না যে, এসব আবার কেমন ধারার কথা!

১০৩. একথা অবশ্যি সামনে থাকা দরকার যে, এ আয়াতগুলো যখন নাযিল হয় তখন হবহ একই রকম অবস্থা মক্তাতেও বিরাজ করছিল। সে সময় কুরাইশরাও একইভাবে মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের রজু পিপাসু হয়ে উঠেছিল। তারা তাঁর জীবননাশ করতে চাছিল। কিন্তু শুধু বনী হাশেম তাঁর পেছনে ছিল বলেই তাঁর গায়ে হাত দিতে তায় পাচ্ছিল। কাজেই হযরত শো'আয়েব ও তার কওমের এ ঘটনাকে যথাযথভাবে কুরাইশ ও মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের অবস্থার সাথে খাপ খাইয়ে দিয়ে বর্ণনা করা হচ্ছে এবং সামনের দিকে হযরত শো'আয়েবের যে চরম শিক্ষণীয়

وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلِكُنْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمُ الْمُهْتَمِرُ  
الَّتِي يَلْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ لَمَآجَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَمَا  
زَادُوهُمْ غَيْرَ تَتْبِيبٍ ⑤٥

আমি তাদের প্রতি জুলুম করিনি, তারা নিজেদের ওপর অত্যাচার করেছে।  
আর যখন আল্লাহর হৃকুম এসে গেলো তখন আল্লাহকে বাদ দিয়ে তারা নিজেদের  
যেসব মারুদকে ডাকতো তারা তাদের কোন কাজে লাগলো না এবং তারা ধৰ্ষণ  
ছাড়া তাদের আর কোন উপকার করতে পারলো না।

জবাব উদ্ধৃত করা হয়েছে তার মধ্যে এ অর্থ লুকিয়ে রয়েছে যে, হে কুরাইশের লোকেরা!  
তোমাদের জন্যও মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের পক্ষ থেকে এ একই জবাব  
দেয়া হলো।

১০৪. এ আয়াত ও কুরআনের অন্য কিছু বক্তব্য থেকে জানা যায়, যারা দুনিয়ায়  
কোন জাতির বা দলের নেতৃত্ব দেয় কিয়ামতের দিনও তারাই তাদের নেতা হবে। যদি  
তারা দুনিয়ায় নেকী, সততা ও সত্যের পথে নেতৃত্ব দিয়ে থাকে তাহলে এখানে যারা  
তাদের অনুসরণ করেছে তারা কিয়ামতের দিনও তাদেরই পতাকাতলে সমবেত হবে  
এবং তাদের নেতৃত্বে জাহানের দিকে এগিয়ে যাবে। আর যদি তারা দুনিয়ায় কোন  
অষ্টতা, নৈতিকতা বিরোধী কার্যকলাপ ও এমন্ম কোন পথের দিকে মানুষকে আহবান  
জানিয়ে থাকে যা সত্য দীনের পথ নয়, তাহলে যারা এখানে তাদের পথে চলেছে তারা  
সেখানেও তাদেরই পেছনে থাকবে এবং তাদের নেতৃত্বে জাহানামের দিকে এগিয়ে যাবে,  
নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নিম্নোক্ত হাদীসটি এ একই বক্তব্যের প্রতিক্রিয়া  
করছে :

### أَمْرُ الْقَيْسِ حَامِلُ لَوَاءِ شُعْرَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ إِلَى النَّارِ

“কিয়ামতের দিন কবি ইমরাউল কয়েসের হাতে থাকবে জাহেলী কাব্যচর্চার ঝাঙ্গা  
এবং আরবের জাহেলিয়াত পঙ্কী সমস্ত কবি তার নেতৃত্বে জাহানামের পথে এগিয়ে  
যাবে।”

এ দু'ধরনের শোভাযাত্রা কোনু ধরনের ঝোলুস ও জাঁক জমকের সাথে তাদের  
গন্তব্যের দিকে এগিয়ে যাবে তার চিত্র এখন প্রত্যেক ব্যক্তি নিজের চিত্তা ও কল্পনার পটে  
ঁকে নিতে পারে। যেসব নেতা দুনিয়ায় লোকদেরকে গোমরাহ করেছে এবং সত্য বিরোধী  
পথে চালিয়েছে তাদের অনুসারীরা যখন নিজেদের চোখে দেখে নেবে এ জালেমরা কী  
ভয়াবহ পরিণতির দিকে তাদেরকে টেনে এনেছে তখন তারা নিজেদের সমস্ত বিপদ-

وَكَنِّ لَكَ أَخْلُقَ إِذَا أَخْلَقَ الْقُرْبَىٰ وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْلَقَ  
الْكَيْمَرَ شَدِّيْنَ ﴿١٠﴾ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِّمَنْ خَافَ عَلَىَّ أَخْرَجَهُ  
ذَلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لِّهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ

আর তোমার রব যখন কোন অত্যাচারী জনপদকে পাকড়াও করেন তখন তার পাকড়াও এমনি ধরনেরই হয়। প্রকৃতপক্ষে তার পাকড়াও হয় বড়ই কঠিন ও যত্নগাদায়ক। আসলে এর মধ্যে একটি নিশানী আছে এমন প্রত্যেক ব্যক্তির জন্য যে আখেরাতের আয়াবের ভয় করে। ১০৫ তা হবে এমন একটি দিন যেদিন সমস্ত লোক একত্র হবে এবং তারপর সেদিন যা কিছু হবে সবার চোখের সামনে হবে।

মুসীবতের জন্য তাদেরকে দায়ী মনে করবে এবং তাদের শোভাযাত্রা তাদেরকে নিয়ে এমন অবস্থায় জাহানামের দিকে ঝওয়ানা দেবে যে, আগে আগে তাদের নেতৃত্ব চলবে এবং তারা পেছনে পেছনে তাদেরকে গালি দিতে দিতে এবং তাদের প্রতি লান্ত বর্ষণ করতে করতে চলতে থাকবে। অন্যদিকে যাদের নেতৃত্ব মানুষকে নিয়ামতপূর্ণ জাহানাতের অধিকারী করবে তাদের অনুসারীরা নিজেদের শুভ পরিণাম দেখে তাদের নেতাদের জন্য দোয়া করতে থাকবে এবং তাদের উপর প্রশংসা ও শুভেচ্ছার পুষ্প বর্ষণ করতে এগিয়ে যাবে।

১০৫. অর্থাৎ ইতিহাসের এ ঘটনাবলীর মধ্যে এমন একটি নিশানী রয়েছে যে সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে মানুষের মনে নিশ্চিত বিশাস জন্মাবে যে, আখেরাতের আয়াব অবশ্যি আসবে এবং এ সম্পর্কিত নবীদের দেয়া খবর সত্য। তাছাড়া এ নিশানী থেকে সেই আখেরাতের আয়াব কেমন কঠিন ও তয়াবহ হবে সেখানেও জানতে পারবে। ফলে এ জ্ঞান তার মনে ভীতির সংক্ষার করে তাকে সঠিক পথে এনে দাঁড় করিয়ে দেবে।

এখন প্রশ্ন থেকে যায়, ইতিহাসের সেই জিনিসটি কি, যাকে আখেরাত ও তার আয়াবের আলামত বলা যেতে পারে? এর জবাবে বলা যায়, যে ব্যক্তি ইতিহাসকে শুধুমাত্র ঘটনার সমষ্টি মনে করে না বরং এ ঘটনার যুক্তি প্রমাণ নিয়েও মাথা ঘায়ায় এবং তা থেকে ফলাফল গ্রহণ করতেও অভ্যস্ত হয় সে সহজেই তা অনুধাবন করতে পারে। মানব জাতির হাঙ্গার হাঙ্গার বচরের ইতিহাসে যে ধারাবাহিকতা ও নিয়মতাত্ত্বিকতার সাথে জাতি, সম্প্রদায় ও দলের উত্থান ও পতন ঘটিতে থেকেছে এবং এ উত্থান ও পতনে যেমন সুস্পষ্টভাবে কিছু নৈতিক কার্যকারণ সক্রিয় থেকেছে আর পতনশীল জাতিগুলো যে ধরনের মারাত্মক ও শিক্ষণীয় অবস্থার মধ্য দিয়ে পতন ও ধ্বংসের দিকে এগিয়ে গেছে—এসব কিছুই এ অকাট্য সত্যের প্রতি সুস্পষ্ট ইঙ্গিতবহু যে, মানুষ এ বিশ্ব-জাহানে এমন একটি রাষ্ট্রশক্তির অধীন যে নিছক অন্ধ প্রাকৃতিক আইনের উপর রাজত্ব করছে না বরং তার নিজের এমন একটি ন্যায়সংগত নৈতিক বিধান আছে, যার পরিপ্রেক্ষিতে সে

وَمَا نَوْرٌ إِلَّا لِأَجَلٍ مَعِنِّ وَ<sup>۱۰۵</sup> يُوَمِّيَّاتٍ لَا تَكُلُّنَفْسٌ إِلَّا

بِذِنْهِ فَمِنْهُمْ شَقِّيٌّ وَسَعِيلٌ<sup>۱۰۶</sup>

তাকে আনার ব্যাপারে আমি কিছু বেশী বিলম্ব করছি না, হাতে গোনা একটি সময়কাল মাত্র তার জন্য নির্দিষ্ট রয়েছে। সেদিন যখন আসবে তখন কারোর কথা বলার সামর্থ থাকবে না, তবে আল্লাহর অনুমতি সাপেক্ষে কেউ কথা বলতে পারবে। ১০৬  
তারপর আবার সেদিন কিছু লোক হবে হতভাগ্য এবং কিছু লোক ভাগ্যবান।

নৈতিকতার একটি বিশেষ সীমানার ওপরে অবস্থানকারীদেরকে পূরঞ্জীত করে, যারা এ সীমানার নীচে নেমে আসে তাদেরকে কিছুকালের জন্য তিল দিতে থাকে এবং যখন তারা এর অনেক নীচে নেমে যায় তখন তাদেরকে এমনভাবে ঠেলে ফেলে দেয় যে, তারা ভবিষ্যত বংশধরদের জন্য একটি শিক্ষণীয় ইতিহাস হয়ে যায়। একটি ধারাবাহিক বিন্যাস সহকারে সবসময় এ ঘটনাবলীর প্রকাশ হতে থাকার ফলে এ ব্যাপারে সামান্যতম সন্দেহেরও অবকাশ থাকে না যে, পূরঞ্জীর ও শাস্তি এবং প্রতিদান ও প্রতিবিধান এ বিশ্ব-জাহানের রাষ্ট্র ব্যবস্থার একটি স্থায়ী আইন।

তারপর বিভিন্ন জাতির ওপর যেসব আযাব এসেছে সেগুলো গভীরভাবে পর্যবেক্ষণ করলে অনুমান করা যায় যে, আইনের দৃষ্টিতে পূরঞ্জীর ও শাস্তির নৈতিক দাবী এ আযাবগুলোর মাধ্যমে কিছুটা অবশ্যি পূর্ণ হয়েছে কিন্তু এখনো এ দাবীর বিরাট অংশ অপূর্ণ রয়ে গেছে। কারণ দুনিয়ায় যে আযাব এসেছে তা কেবলমাত্র সমকালে দুনিয়ার বুকে যে প্রজন্ম বর্তমান ছিল তাদেরকেই পাকড়াও করেছে। কিন্তু যে প্রজন্ম অসৎকাজের ধীজ বপন করে জুলুম-নির্বাতন ও অসৎকাজের ফসল তৈরী করে তা কাটার আগেই দুনিয়া থেকে বিদায় নিয়েছিল এবং যাদের কৃতকর্মের ফল ভোগ করতে হলো পরবর্তী প্রজন্মকে, তারা যেন প্রতিদান ও প্রতিশোধের আইনের কার্যকারিতা থেকে পরিষ্কার গা বাঁচিয়ে চলে গেছে। এখন যদি আমরা ইতিহাস অধ্যয়নের মাধ্যমে বিশ্ব-জাহানের রাষ্ট্র ব্যবস্থার মেজাজ সঠিকভাবে বুঝতে পেরে থাকি। তাহলে আমাদের এ অধ্যয়নই একধার সাক্ষ দেবার জন্য যথেষ্ট যে, ইনসাফ ও বুদ্ধিবৃত্তির দৃষ্টিতে প্রতিদান ও প্রতিশোধের আইনের যে নৈতিক চাহিদাগুলো এখনো অপূর্ণ রয়ে গেছে সেগুলো পূর্ণ করার জন্য এ ভারসাম্যপূর্ণ ন্যায়নিষ্ঠ রাষ্ট্র ব্যবস্থা নিশ্চয়ই আবার একটি দ্বিতীয় বিশেষ জন্য দেবে এবং সেখানে দুনিয়ার সমস্ত জালেমকে তাদের কৃতকর্মের পুরোপুরি বদলা দেয়া হবে। সেই বদলা দুনিয়ার এ আযাবগুলো থেকে হবে অনেক বেশী কঠিন ও কঠোর। ( দেখুন সূরা আ'রাফ ৩০ এবং সূরা ইউনুস ১০ টীকা। )

১০৬. অর্থাৎ এ নির্বোধরা নিজেদের মনে এ ধারণা নিয়ে বসে আছে যে, অমুক হয়ের আমাদের পক্ষে সুপারিশ করে আমাদের বাঁচিয়ে দেবেন, অমুক বুঝগ জিদ ধরে বসে যাবেন এবং নিজের সাথে সম্পর্কিত প্রত্যেক ব্যক্তির শুনাই মাফ করিয়ে না নিয়ে নিজের জ্ঞায়গা থেকে উঠবেন না। অমুক হয়ের, যিনি আল্লাহর প্রিয়পাত্র, জানাতের পথে গো ধরে বসে

فَامَا الَّذِينَ شَقَوْا فِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ  
 خَلِيلٌ يَنْ فِيهَا مَا دَأَمَتِ السَّمُوتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ  
 إِنْ رَبُّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ<sup>১০৩</sup> وَامَا الَّذِينَ سَعِدُوا فِي الْجَنَّةِ  
 خَلِيلٌ يَنْ فِيهَا مَا دَأَمَتِ السَّمُوتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ  
 عَطَاءٌ غَيْرُ مَجْنُونٌ وَذِ<sup>১০৪</sup> فَلَا تَكُنْ فِي مِرْيَةٍ مِمَّا يَعْبُدُ هُؤُلَاءِ  
 مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ابْنُهُمْ مِنْ قَبْلِهِ<sup>১০৫</sup> وَإِنَّا لِمَوْفَهِمْ  
 نَصِيبُهُمْ غَيْرُ مَنْقُوصٌ<sup>১০৬</sup>

হতভাগ্যরা জাহানামে যাবে (যেখানে অত্যধিক গরমে ও পিপাসায়) তারা হাঁপাতে ও আতচীৎকার করতে থাকবে। আর এ অবস্থায় তারা চিরকাল থাকবে যতদিন আকাশ ও পৃথিবী প্রতিষ্ঠিত থাকবে,<sup>১০৭</sup> তবে যদি তোমার রব অন্য কিছু করতে চান। অবশ্যি তোমার রব যা চান তা করার পূর্ণ ইখতিয়ার রাখেন।<sup>১০৮</sup> আর যারা ভাগ্যবান হবে, তারা জানাতে যাবে এবং সেখানে চিরকাল থাকবে, যতদিন পৃথিবী ও আকাশ প্রতিষ্ঠিত থাকবে, তবে যদি তোমার রব অন্য কিছু করতে চান।<sup>১০৯</sup> এমন পুরস্কার তারা পাবে যার ধারাবাহিকতা কখনো ছিন্ন হবে না।

কাজেই হে নবী! এরা যেসব মাঝেদের ইবাদাত করছে তাদের ব্যাপারে তুমি কোন প্রকার সন্দেহের মধ্যে থেকো না। এরা তো (নিছক গড়ডালিকা প্রবাহে তেসে চলেছে।) ঠিক তেমনিভাবে পূজা-অর্চনা করে যাচ্ছে যেমন পূর্বে এদের বাপ-দাদারা করতো।<sup>১১০</sup> আর আমি কিছু কাটাইট না করেই তাদের অংশ তাদেরকে পুরোপুরি দিয়ে দেবো।

পড়বেন এবং নিজের অনুসারীদের বখশিশের পরোয়ানা আদায় করিয়ে নিয়েই ছাড়বেন। অথচ জিদ করা ও গৌ ধরাতো দূরের কথা সেদিনের সেই আড়বরপূর্ণ মহিমাবিত আদালতে অতি বড় কোন শৌরবাবিত ব্যক্তি এবং মর্যাদাসম্পর্ক ফেরেশতাও টু শব্দটি করতে পারবে না। আর যদি কেউ সেখানে কিছু বলতে পারে তাহলে একমাত্র বিশ জাহানের সর্বময় ক্ষমতা ও কর্তৃত্বের মহান অধিকারীর নিজের প্রদত্ত অনুমতি সাপেক্ষেই বলতে পারবে। কাজেই যারা একথা বুবেই গায়রূপ্যাহর বেদীমূলে নয়রানা ও ডেট চড়ায় যে, এরা আগ্নাহর দরবারে বড়ই প্রতাবশালী এবং তাদের সুপারিশের ভরসায় নিজেদের আমলনামা কালো করে যেতে থাকে, তাদের সেখানে চৱম হতাশার সম্মুখীন হতে হবে।

وَلَقَنْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَبَ فَاخْتَلَفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةً سَبَقَتْ

مِنْ رَبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُ لَفِي شَكٍّ مِّنْهُ مَرِيبٌ<sup>১১০</sup>

১০ রুক্ত'

আমি এর আগে মূসাকেও কিতাব দিয়েছি এবং সে সম্পর্কে মতভেদ করা হয়েছিল (যেমন আজ তোমাদের এই যে কিতাব দেয়া হয়েছে এ সম্পর্কে করা হচ্ছে<sup>১১১</sup>)। যদি তোমার রবের পক্ষ থেকে একটি কথা প্রথমেই স্থির করে না দেয়া হতো তাহলে এ মতভেদকারীদের মধ্যে কবেই ফায়সালা করে দেয়া হয়ে যেতো।<sup>১১২</sup> একথা সত্য যে, এরা তার ব্যাপারে সন্দেহ ও পেরেশানীর মধ্যে পড়ে রয়েছে।

১০৭. এ শব্দগুলোর অর্থ পরকালীন জগতের আকাশ ও পৃথিবী হতে পারে। অথবা এমনও হতে পারে যে, নিচক সাধারণ বাকধারা হিসেবে একে চিরকালীন স্থায়িত্ব অর্থে বর্ণনা করা হয়েছে। যোটকথা এর অর্থ বর্তমান পৃথিবী ও আকাশ তো কোনক্রমেই হতে পারে না। কারণ কুরআনের বর্ণনা অনুযায়ী কিয়ামতের দিন এগুলো বদলে দেয়া হবে এবং এখানে যেসব ঘটনার কথা বলা হচ্ছে সেগুলো কিয়ামতের পরে ঘটবে।

১০৮. অর্থাৎ তাদেরকে এ চিরতন আয়াব থেকে বীচাবার মতো আর কোন শক্তি<sup>ই</sup> তো নেই। তবে আল্লাহ নিজেই যদি কারোর পরিণতি বদলাতে চান অথবা কাউকে চিরতন আয়াব দেবার পরিবর্তে একটি নিদিষ্ট সময় পর্যন্ত আয়াব দিয়ে মাফ করে দেবার ফায়সালা করে নেন তাহলে এমনটি করার পূর্ণ ইখতিয়ার তাঁর আছে। কারণ তিনি নিজেই নিজের আইন রচয়িতা। তাঁর ইখতিয়ার ও ক্ষমতাকে সীমিত করে দেবার মতো কোন উচ্চতর আইন নেই।

১০৯. অর্থাৎ তাদের জ্ঞানাতে অবস্থান করাও এমন কোন উচ্চতর আইনের ভিত্তিতে হবে না, যা আল্লাহকে এমনটি করতে বাধ্য করে রেখেছে। বরং আল্লাহ যে তাদেরকে সেখানে রাখবেন এটা হবে সরাসরি তাঁর অনুগ্রহ। যদি তিনি তাদের ভাগ্য বদলাতে চান, তা করার পূর্ণ ক্ষমতা তাঁর আছে।

১১০. এর অর্থ এ নয় যে, এ মাবুদদের ব্যাপারে সত্যিই নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মনে কোন প্রকার সন্দেহ ছিল। বরং আসলে একথাগুলো নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সংযোধন করে সাধারণ মানুষকে শুনানো হচ্ছে। এর অর্থ হচ্ছে, এরা যে এসব মাবুদের পূজা করছে এবং এদের কাছে প্রার্থনা করছে ও তিক্ষ্ণা মাগছে, নিচয়ই এরা কিছু দেখে থাকবে যে কারণে এরা এদের থেকে উপকৃত হবার আকাঙ্খা পোষণ করে—কোন বিবেক বুদ্ধি সম্পর্ক ব্যক্তির মনে এ ধরনের কোন সংশয় থাকা উচিত নয়। সত্য কথা হচ্ছে এই যে, এ পূজা-অর্চনা, নয়রানা ও প্রার্থনা আসলে কোন অভিজ্ঞতা ও সত্যিকার পর্যবেক্ষণের ভিত্তিতে নয় বরং এসব কিছু করা হচ্ছে নিচক অক অনুসৃতির

وَإِنْ كُلًا لَمَا لَيْوَفِينَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالُهُ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ<sup>১১১</sup>  
 فَاسْتَقِرْ كَمَا أَمْرَتَ وَمَنْ تَابَ مَعْلَكَ وَلَا تَطْغُوا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ  
 بِصِيرٌ<sup>১১২</sup> وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمْسِكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ  
 مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ أُولَيَاءِ ثُمَّ لَا تَنْصُرُونَ<sup>১১৩</sup>

আর একথাও সত্য যে, তোমার রব তাদেরকে তাদের কৃতকর্মের পুরোপুরি বদলা দিয়েই তবে ক্ষান্ত হবেন। অবশ্যি তিনি তাদের সবার কার্যকলাপের খবর রাখেন। কাজেই হে মুহাম্মাদ! তুমিও তোমার সাথীরা যারা কুফরী ও বিদ্রোহ থেকে ইমান ও আনুগত্যের দিকে ফিরে এসেছে সত্য সঠিক পথে অবিচল থাকো যেমন তোমাকে হকুম দেয়া হয়েছে এবং বন্দেগীর সীমানা অতিক্রম করো না। তোমরা যা কিছু করছো তার ওপর তোমাদের রব দৃষ্টি রাখেন। এ জালেমদের দিকে মোটেই ঝুঁকবে না, অন্যথায় জাহানামের গ্রাসে পরিণত হবে এবং তোমরা এমন কোন পৃষ্ঠপোষক পাবে না যে আগ্নাহৰ হাত থেকে তোমাদের রক্ষা করতে পারে আর কোথাও থেকে তোমাদের কাছে কোন সাহায্য পৌছবে না।

ভিস্তিতে। এসব বেদী ও আন্তানা পূর্ববর্তী জাতিদেরও ছিল এবং তাদের এ ধরনের কেরামতি ও অলোকিক কার্যকলাপ তাদের মধ্যেও লোকমুখে খুব বেশী শোনা যেতো। কিন্তু যখন আগ্নাহৰ আয়াৰ এলো তখন তারা ধৰ্ম হয়ে গেলো এবং বেদী ও আন্তানাগুলো কোন কাজে লাগলো না।

১১১. অর্থাৎ এ কুরআন সম্পর্কে আজ বিভিন্ন লোক বিভিন্ন কথা বলছে, নানা রকম সন্দেহ-সংশয় পোষণ করছে, এটা কোন নতুন কথা নয়। বরং এর আগে মূসাকে যখন কিতাব দেয়া হয়েছিল তখন তার ব্যাপারেও এ ধরনের বিভিন্ন মতামত প্রকাশ করা হয়েছিল। কাজেই হে মুহাম্মাদ! এমন সোজা, সরল ও পরিষ্কার কথা কুরআনে বলা হচ্ছে এবং তারপরও লোকেরা তা গহণ করছে না—এ অবস্থা দেখে তোমার মন খারাপ করা ও হতাশ হওয়া উচিত নয়।

১১২. এ বাক্যটিতে নবী সান্নাহীহ আলাইহি ওয়া সালাম ও ঈমানদারদেরকে নিশ্চিত ও তাদের মনে শৈর্য সৃষ্টি করার জন্য বলা হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে, যারা এ কুরআনের ব্যাপারে মতবিরোধ সৃষ্টি করছে তাদের ফায়সালা শিগ্গির চুকিয়ে দেবার ব্যাপারটি নিয়ে তোমরা অস্তির হয়ে না। আগ্নাহ প্রথমেই স্থির করে নিয়েছেন যে, ফায়সালা নির্দিষ্ট সময়ের আগে করা হবে না এবং দুনিয়ার লোকেরা ফায়সালা চাওয়ার ব্যাপারে যে তাড়াহড়ো করে থাকে আগ্নাহ ফায়সালা করে দেয়ার ব্যাপারে সে ধরনের তাড়াহড়ো করবেন না।

وَأَقِرَّ الصُّلُوةَ طَرَقِ النَّهَارَ وَزَلْفَانَ الْيَلِ إِنَّ الْحَسْنَى يُلِّهُنَ  
 السَّيِّئَاتِ هُذِّلَكَ ذِكْرِي لِلَّهِ كَرِينَ ۝ وَاصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُفْسِدُ  
 أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ۝ فَلَوْلَا كَانَ مِنَ الْقَرُونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَةٍ  
 يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ ۝ وَاتَّبَعُ  
 الَّذِينَ ظَلَمُوا أَمَّا تِرْفَوْفِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ ۝ وَمَا كَانَ رَبُّكَ  
 لِيُهْلِكَ الْقَرْبَى بِظُلْمٍ وَأَهْلَهَا مُصْلِحُونَ ۝

আর দেখো, নামায কায়েম করো দিনের দু' প্রাতে এবং রাতের কিছু অংশ অতিবাহিত হবার পর। ১১৩ আসলে সৎকাজ অসৎকাজকে দূর করে দেয়। এটি একটি শারক তাদের জন্য যারা আল্লাহকে স্বরণ রাখে। ১১৪ আর স্বর করো কারণ আল্লাহ সৎকর্মকারীদের কর্মফল কখনো নষ্ট করেন না।

তাহলে তোমাদের পূর্বে যেসব জাতি অতিক্রান্ত হয়েছে তাদের মধ্যে এমন সব লোক থাকলো না কেন যারা লোকদেরকে পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টিতে বাধা দিতো? এমন লোক থাকলেও অতি সামান্য সংখ্যক ছিল। তাদেরকে আমি ঐ জাতিদের থেকে বৌঢ়িয়ে নিয়েছি। নয়তো জালেমরা তো এমনি সব সুবৈশ্বর্যের পেছনে দৌড়াতে থেকেছে, যার সরঞ্জাম তাদেরকে প্রচুর পরিমাণে দেয়া হয়েছিল এবং তারা অপরাধী হয়েই গিয়েছিল। তোমার রব এমন নন যে, তিনি জনবসতিসমূহ অন্যায়ভাবে ধ্রংস করবেন, অথচ তার অধিবাসীরা সংশোধনকারী। ১১৫

১১৩. দিনের দু' প্রাত বলতে ফজর ও মাগরিব এবং কিছু রাত অতিবাহিত হবার পর বলতে এশার সময় বুকানো হয়েছে। এ থেকে বুকা যায়, এ বক্তব্য এমন এক সময়ের যখন পাঁচ ওয়াকের নামায নির্ধারিত হয়নি। মি’রাজের ঘটনা এরপর সংঘটিত হয় এবং তাতে পাঁচ ওয়াকের নামায ফরয হওয়ার বিধান দেয়া হয়। (অধিক ব্যাখ্যার জন্য দেখুন বনী ইসরাইল ৯৫, ত্বা-হা ১১১, ক্রম ১২৪ টিকা)

১১৪. অর্থাৎ যেসব অসৎকাজ দুনিয়ায় ছড়িয়ে আছে এবং সত্ত্বের এ দাওয়াতের প্রতি শক্রতার ব্যাপারে তোমাদের সাথে যেসব অসৎকাজ করা হচ্ছে এসবগুলো দূর করার আসল পদ্ধতি হচ্ছে এই যে, তোমরা নিজেরা অনেক বেশী সৎ হয়ে যাও এবং নিজেদের সৎকাজের সাহায্যে এ অসৎকাজকে পরামুক করো। আর তোমাদের সৎ বানাবার সর্বোত্তম

মাধ্যম হচ্ছে এ নামায। নামায আল্লাহর শ্রবণকে তরতাজা করতে থাকবে এবং তার শক্তির জোরে তোমরা অসৎকাজের এ সংবন্ধ তুফানী শক্তির কেবল মোকাবিলাই করতে পারবে তাই নয় বরং দুনিয়ায় কার্যত সৎকাজ ও কল্যাণের ব্যবস্থাও কায়েম করতে পারবে। (অধিক ব্যাখ্যার জন্য দেখুন আনকাবুত ৭৭-৭৯ টীকা)

১১৫. আগের ছ'টি রূপ'তে যেসব জাতির ইতিহাস বর্ণনা করা হয়েছে এ আয়াতগুলোতে অত্যন্ত শিক্ষাধীন পদ্ধতিতে তাদের ধর্মসের মূল কারণের ওপর আলোকপাত করা হয়েছে। এ ইতিহাসের ওপর মতব্য করে বলা হচ্ছে, শুধুমাত্র এ জাতিগুলোকেই নয় বরং মানব জাতির অতীত ইতিহাসে যতগুলো জাতিই ধর্ম হয়েছে তাদের সবাইকে যে জিনিসটি অধিপতিত করেছে তা হচ্ছে এই যে, যখন আল্লাহ নিজের নিয়ামতের দ্বারা তাদেরকে সমৃদ্ধ করেছেন তখন নিজেদের প্রাচুর্য ও সমৃদ্ধির নেশায় মন্ত হয়ে তারা পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টিতে তৎপর হয়েছে এবং তাদের সামষিক প্রকৃতি এমন পর্যায়ে বিকৃত হয়ে গিয়েছিল যে, তাদেরকে অসৎকাজ থেকে বিরত রাখার মতো সৎ লোক তাদের মধ্যে ছিলই না অথবা যদি এমনি ধরনের কিছু লোক থেকেও থাকে তাহলে তাদের সংখ্যা এত কম ছিল এবং তাদের আওয়াজ এতই দুর্বল ছিল যে, অসৎকাজ থেকে তারা বিরত রাখার চেষ্টা করলেও বিপর্যয় ঠেকাতে পারেনি। এ কারণেই শেষ পর্যন্ত এ জাতিগুলো আল্লাহর গ্যবের শিকার হয়েছে। নয়তো নিজের বালাদের সাথে আল্লাহর কোন শক্রতা নেই। তারা ভালো কাজ করে যেতে থাকলেও আল্লাহ অথবা তাদেরকে শাস্তি দেন না। আল্লাহর এ বক্তব্যের মূল উদ্দেশ্য এখানে তিনটি কথা মনের মধ্যে গৈথে দেয়া।

এক : প্রত্যেক সমাজ ব্যবস্থায় ভালো কাজের দিকে আহবানকারী ও মন্দ কাজ থেকে বিরত রাখার মতো সংলোকের উপস্থিতি অপরিহার্য। কারণ সৎবৃত্তিই আল্লাহর কাছে কার্য্যিত। আর মানুষের অসৎকাজ যদি আল্লাহ বরদাশত করে থাকেন তাহলে তা শুধুমাত্র তাদের মধ্যকার এ সৎবৃত্তির কারণেই করে থাকেন এবং ততক্ষণ পর্যন্ত করে থাকেন যতক্ষণ তাদের মধ্যে সৎ প্রবণতার কিছুটা সভাবনা থাকে। কিন্তু কোন মানব গোষ্ঠী যখন একেবারেই সৎলোক শূন্য হয়ে পড়ে এবং তাদের মধ্যে শুধু অসৎলোকই বর্তমান থাকে অথবা সৎলোক বর্তমান থাকলেও তাদের কথা কেউ শোনে না এবং সমগ্র জাতিই একসাথে নৈতিক বিপর্যয়ের দিকে এগিয়ে যেতে থাকে তখন আল্লাহর আযাব তাদের মাথার ওপর এমনভাবে ঘূরতে থাকে যেমন পূর্ণ গর্ভবতী নারী, যার গর্ভকাল একেবারে টায় টায় পূর্ণ হয়ে গেছে, কেউ বলতে পারে না কোন্ মুহূর্তে সে সন্তান প্রসব করে বসবে।

দুই : যে জাতি নিজের মধ্যে সবকিছু বরদাশত করতে পারে কিন্তু শুধুমাত্র এমন শুটিকয় হাতে গোনা লোককে বরদাশত করতে পারে না যারা তাকে অসৎকাজ থেকে বিরত রাখার ও সৎকাজ করার দাওয়াত দেয়, সে জাতির ব্যাপারে একথা জেনে নাও যে, তার দুর্দিন কাছে এসে গেছে। কারণ এখন সে নিজেই নিজের প্রাণের শক্ত হয়ে গেছে। যেসব জিনিস তার ধর্মসের কারণ সেগুলো তার অতি প্রিয় এবং শুধুমাত্র একটি জিনিসই সে একদম বরদাশত করতে প্রস্তুত নয় যা তার জীবনের ধারক ও বাহক।

وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَرَى الْوَنَ مُخْتَلِفِينَ  
إِلَّا مَنْ رَحْمَ رَبُّكَ وَلِنِلِكَ خَلْقَهُ وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَامْلَئَ  
جَهَنَّمَ مِنَ الْجَنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ

অবশ্যি তোমার রব চাইলে সমগ্র মানব জাতিকে একই গোষ্ঠীভূত করতে পারতেন, কিন্তু এখন তারা বিভিন্ন পথেই চলতে থাকবে এবং বিপথে যাওয়া থেকে একমাত্র তারাই বাঁচবে যাদের উপর তোমার রব অনুগ্রহ করেন। এ (নির্বাচন ও ইখতিয়ারের স্বাধীনতা) জন্যই তো তিনি তাদের পয়দা করেছিলেন। ১১৬ আর তোমার রবের একথা পূর্ণ হয়ে গেছে যা তিনি বলেছিলেন—“আমি জাহানামকে জিন ও মানুষ উভয়কে দিয়ে ভরে দেবো।”

তিনি : একটি জাতির মধ্যে সৎকাজ করার আহবানে সাড়া দেবার মতো লোক কি পরিমাণ আছে তার উপর নির্ভর করে তার আয়াবে লিঙ্গ হওয়ার ও না হওয়ার ব্যাপারটির শেষ ফায়সালা। যদি তার মধ্যে বিপর্যয় খতম করে কল্যাণ ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠা করার লোকের সংখ্যা এমন পর্যায়ে থাকে যা এ ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার জন্য যথেষ্ট হয়ে থাকে তাহলে তার উপর সাধারণ আয়াব পাঠানো হয় না। বরং ঐ সংলোকনেরকেই অবস্থার সংশোধনের সুযোগ দেয়া হয়। কিন্তু লাগাতার প্রচেষ্টা ও সাধনা করার পরও যদি তার মধ্যে সংস্কার সাধনের জন্য যথেষ্ট পরিমাণ লোক না পাওয়া যায় এবং এ জাতি তার অংগন থেকে কয়েকটা হীরে বাইরে ছুড়ে ফেলার পর নিজের কার্যধারা থেকে একথা প্রমাণ করে দেয় যে, এখন তার কাছে শুধু কয়লা ছাড়া আর কিছুই নেই, তাহলে এরপর আর বেশী সময় হাতে থাকে না। এরপর শুধুমাত্র কুণ্ডে আগুন জ্বালিয়ে দেয়া হয়, যা কয়লাগুলোকে পুড়িয়ে ছাই করে দেয়। (অধিক ব্যাখ্যার জন্য দেখুন যারিয়াত ৩৪ টীকা)

১১৬. সাধারণত এ ধরনের অবস্থায় তকদীরের নামে যে সন্দেহের অবতারণা করা হয়ে থাকে এটি তার জবাব। উপরে অতীতের জাতিদের ধ্বংসের যে কারণ বর্ণনা করা হয়েছে তার বিরুদ্ধে আপনি উত্থাপন করা যেতে পারতো যে, তাদের মধ্যে সংলোক না থাকা বা অতি অল্প সংখ্যক থাকাও আল্লাহর ইচ্ছার মধ্যে শামিল ছিল, এ অবস্থায় সংশ্লিষ্ট জাতিদেরকে এ জন্য দায়ী করা হচ্ছে কেন? তাদের মধ্যে আল্লাহ বিপুল সংখ্যক সংলোক সৃষ্টি করে দিলেন না কেন? এর জবাবে মানুষের ব্যাপারে আল্লাহর ইচ্ছা সম্পর্কিত বাস্তব সত্যটি পরিষ্কারভাবে বর্ণনা করে দেয়া হয়েছে। পশ্চ, উদ্বিদ ও অন্যান্য সৃষ্টির মতো মানুষকেও প্রকৃতিগতভাবে একটি নির্দিষ্ট ও গতানুগতিক পথে পাড়ি জমাতে বাধ্য করা হবে এবং এ পথ থেকে সরে গিয়ে অন্য কোন পথে সে চলতে পারবে না, মানুষের ব্যাপারে আল্লাহ এটা কখনোই চান না। যদি এটাই তাঁর ইচ্ছা হতো তাহলে ইমানের দাওয়াত, নবী প্রেরণ ও কিতাব নাযিলের কি প্রয়োজন ছিল? সমস্ত মানুষ মুমিন ও

وَكَلَانِقْ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرَّسُولِ مَا تَبَيَّنَ لِهِ فَوَادِكَ وَجَاءَكَ  
فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۝ وَقُلْ لِلَّذِينَ  
لَا يَؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَمِلُونَ ۝ وَأَنْتَظِرُوا  
إِنَّا مُنْتَظِرُونَ ۝ وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ  
الْأَمْرُ كُلُّهُ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكُّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ۝

আর হে মুহাম্মাদ! এ রসূলদের বৃত্তান্ত, যা আমি তোমাকে শোনাচ্ছি, এসব এমন জিনিস যার মাধ্যমে আমি তোমার হৃদয়কে মজবুত করি। এসবের মধ্যে তুমি পেয়েছো সত্ত্বের জ্ঞান এবং মুমিনরা পেয়েছে উপদেশ ও জাগরণবাণী। তবে যারা ঈমান আনে না তাদেরকে বলে দাও তোমরা তোমাদের পদ্ধতিতে কাজ করতে থাকো এবং আমরা আমাদের পদ্ধতিতে কাজ করে যাই। কাজের পরিণামের জন্য তোমরা অপেক্ষা করো এবং আমরাও অপেক্ষায় আছি। আকাশে ও পৃথিবীতে যাকিছু লুকিয়ে আছে সবই আল্লাহর কুদরাতের নিয়ন্ত্রণাধীন এবং সমস্ত বিষয়ে তাঁরই দিকে রংজু করা হয়। কাজেই হে নবী! তুমি তাঁর বন্দেগী করো এবং তাঁরই ওপর ভরসা রাখো। যাকিছু তোমরা করছো তা থেকে তোমার রব গাফেল নন। ۱۱۷

মুসলমান হিসেবে পয়দা হতো এবং কুফরী ও গুণাহগারীর কোন সম্ভাবনাই থাকতো না। কিন্তু মানুষের ব্যাপারে আল্লাহ তাঁর যে ইচ্ছা ব্যক্ত করেছেন তা আসলে হচ্ছে এই যে, তাকে নির্বাচন ও গ্রহণ করার স্বাধীনতা দেয়া হবে। তাকে নিজের পছন্দ মাফিক বিভিন্ন পথে চলার ক্ষমতা দেয়া হবে। তার সামনে জাহাত ও জাহানাম উভয়ের পথ খুলে দেয়া হবে। তারপর প্রত্যেকটি মানুষকে ও মানুষের প্রত্যেকটি দলকে এর মধ্য থেকে যে কোন একটি পথ নিজের জন্য পছন্দ করে নিয়ে তার ওপর চলার সুযোগ দেয়া হবে। এর ফলে প্রত্যেকে নিজের প্রচেষ্টা ও উপার্জনের ফল হিসেবেই সবকিছু লাভ করবে। কাজেই যে পরিকল্পনার ভিত্তিতে মানুষকে পয়দা করা হয়েছে তা যখন নির্বাচনের স্বাধীনতা এবং কুফরী ও ঈমানের নীতির ওপর প্রতিষ্ঠিত তখন যে জাতি নিজে অসৎ পথে এগিয়ে যেতে চায়, আল্লাহ তাকে জোর করে সৎ পথে নিয়ে যাবেন এটা কেমন করে হতে পারে? কোন জাতি যখন নিজের নির্বাচনের ভিত্তিতে মানুষ তৈরীর এমন এক কারখানা বানিয়েছে যার ছাঁচ থেকে সবচেয়ে বড় অসৎ, ব্যতিচারী, জালেম ও ফাসেক লোক তৈরী হয়ে বেরিয়ে আসবে, তখন আল্লাহ কেন সরাসরি হতক্ষেপ করে সেখানে এমন সব জনুগত সংলোক

সরবরাহ করবেন যারা তার বিকৃত ছাঁচগুলোকে ঠিক করে দেবে? এ ধরনের হস্তক্ষেপ আল্লাহর সৌভাগ্য বিন্নোধী। সৎ ও অসৎ উভয় ধরনের লোক প্রত্যেক জাতি নিজেই সরবরাহ করবে। যে জাতি সমষ্টিগতভাবে অসৎ পথ পছন্দ করবে, যার মধ্য থেকে সততার ঝাঙা বুলন্দ করার জন্য যথেষ্ট পরিমাণ লোক এগিয়ে আসবে না এবং যে তার সমাজ ব্যবস্থায় সংক্ষার প্রচেষ্টার বিকশিত হওয়া ও সমৃদ্ধি লাভ করার কোন অবকাশই রাখবে না, আল্লাহ তাকে জোর করে সৎ বানাতে যাবেন কেন? তিনি তো তাকে সেই পরিষ্কারির দিকে এগিয়ে দেবেন যা সে নিজের জন্য নির্বাচন করে নিয়েছে। তবে আল্লাহর রহমতের অধিকারী যদি কোন জাতি হতে পারে তাহলে সে হবে একমাত্র সেই জাতি যার মধ্যে এমন বহু লোকের জন্য হবে যারা নিজেরা সৎকর্মশীলতা, কল্যাণ ও ন্যায়ের দাওয়াতে সাড়া দেবে এবং এ সংগে নিজেদের সমাজ ব্যবস্থার মধ্যে সংক্ষার সাধনকারীদের কাজ করতে পারার মতো পরিবেশ ও যোগ্যতা ঢিকিয়ে রাখবে। (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন আনন্দাম ২৪ টীকা)

১১৭. অর্ধাং কুফর ও ইসলামের এ সংঘাতের সাথে জড়িত উভয় পক্ষ যা কিছু করছে আল্লাহ তা দেখছেন। আল্লাহর রাজত্বে কোন অন্যায় ও দুঃশাসনের স্থান নেই। রাজ্যে যাচ্ছেতাই হতে থাকবে কিন্তু শাসক রাজার তার কোন খবরই থাকবে না এবং তিনি এসবের সাথে কোন সম্পর্কই রাখবেন না, এ ধরনের কোন পরিস্থিতি এখানে নেই। এখানে বিজ্ঞতা, কৌশল ও সহিষ্ণুতার ভিত্তিতে বিলম্ব অবশ্যি হয় কিন্তু অরাজকতা ও অন্যায়ের কোন স্থান নেই। যারা সংশোধনের প্রচেষ্টা চালাচ্ছেন তারা বিশ্বাস করুন তাদের পরিশ্রম মাঠে যাবে না। আর যারা বিপর্যয় সৃষ্টি ও তা সম্প্রসারণে লিঙ্গ আছে, যারা সংশোধন প্রচেষ্টাকারীদের ওপর জুলুম ও নির্যাতন চালাচ্ছে এবং সংশোধনের এ কাজকে যেনতেন প্রকারে অগ্রসর হতে না দেয়ার জন্য নিজেদের সর্বাত্মক প্রচেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছে তাদেরও জেনে রাখা উচিত যে, তাদের এসব কার্যকলাপ আল্লাহর জানা আছে এবং এর পরিণাম তাদের অবশ্যি ভোগ রক্তে হবে।

# ইউসুফ

১২

## নাযিল হওয়ার সময়-কাল ও এর কারণসমূহ

এ সূরার বিষয়বস্তু থেকে একথা বুঝা যাচ্ছে যে, এটিও নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মুকায় অবস্থানের শেষ যুগে নাযিল হয়ে থাকবে। তখন কুরাইশের লোকেরা নবীকে (সা) হত্যা বা দেশান্তর করবে, না বন্দী করবে, এ নিয়ে মাথা ঘামাছিল। এ সময় মুকার কাফের সমাজের কোন কোন লোক (সম্ভবত ইহুদীদের ইঁগিতে) নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে পরীক্ষা করার জন্য তাঁকে পুর করে, বন্নী ইসরাইলীরা কি কারণে মিসরে চলে গিয়েছিল? যেহেতু আরববাসীরা এ ঘটনা সম্পর্কে কিছুই জানতো না, তাদের কথা-কাহিনী ও পৌরাণিক বৃত্তান্তসমূহে কোথাও এর কোন উল্লেখই পাওয়া যেতো না এবং নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নিজের মুখেও ইতিপূর্বে এ সম্পর্কিত কোন কথা শোনা যায়নি, তাই তারা আশা করছিল, তিনি এর কোন বিস্তারিত জবাব দিতে পারবেন না অথবা এ সময় টালবাহানা করে কোন ইহুদীকে জিজ্ঞেস করার চেষ্টা করবেন এবং এভাবে তাঁর বুজর্গকি ধরা পড়ে যাবে। কিন্তু এ পরীক্ষায় উলটো তারাই মার খেয়ে গেলো। আল্লাহ কেবল সংগৃহ সংগৃহ সংগৃহ ইউসুফ আলাইহিস সালামের এ ঘটনা সম্পূর্ণ তাঁর মুখ দিয়ে শুনিয়েই ক্ষান্ত হলেন না বরং এ ঘটনাকে কুরাইশীরা ইউসুফের ভাইদের মতো নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাথে যে ব্যবহার করছিল ঠিক তার সদৃশ ঘটনা হিসেবে উপস্থাপিত করলেন।

## নাযিলের উদ্দেশ্য

এক : এর মাধ্যমে মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবুওয়াতের প্রমাণ এবং তাও আবার বিরোধিদের চাহিদা অনুযায়ী সরবরাহ করা। এ সংগৃহ তাদের স্থিরীকৃত পরীক্ষায় একথা প্রমাণ করে দেয়া যে, নবী শোনা কথা বলেন না বরং অহীর মাধ্যমে যথার্থ জ্ঞান লাভ করেন। ৩ ও ৭ আয়াতে এ উদ্দেশ্যটি সুম্পষ্টভাবে ব্যক্ত করা হয়েছে এবং ১০২ ও ১০৩ আয়াতে পূর্ণ শক্তিতে এর ব্যাখ্যা করা হয়েছে।

দুই : কুরাইশ সরদারদের ও মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের মধ্যে এ সময় যে দ্বন্দ্ব চলছিল তার ওপর ইউসুফ আলাইহিস সালামের ভাইদের ঘটনা প্রয়োগ করে কুরাইশদেরকে একথা জানিয়ে দেয়া যে, আজ তোমরা নিজেদের ভাইয়ের সাথে ঠিক তেমনি আচরণ করছো যেমন ইউসুফের ভাইয়ের তাঁর সাথে করেছিলেন। কিন্তু যেমন তারা আল্লাহর ইচ্ছার বিরুদ্ধে লড়াই করে সফল হয়নি এবং শেষ পর্যন্ত যাকে চরম নির্দয়ত্বাবে কৃয়ার মধ্যে ফেলে দিয়েছিলো সেই ভাইয়ের পদতলেই নিজেদের সঁপে দিতে

হয়েছিল। ঠিক তেমনিভাবে আল্লাহর কৌশল ও ব্যবস্থাপনার বিরুদ্ধে তোমাদের শক্তি প্রয়োগ সফল হতে পারবে না। একদিন তোমাদেরও নিজেদের এ ভাইয়ের কাছে দয়া ও অনুগ্রহ ভিক্ষা করতে হবে, যাকে আজ তোমরা খতম করে দেবার জন্য উঠেপড়ে লেগেছো। সূরার শুরুতে এ উদ্দেশ্যটিও পরিকারভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। সেখানে বলা হয়েছে :

**لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْرَوْهِ أَيْتُ لِلْسَّائِلِينَ**

“ইউসুফ ও তার ভাইদের ঘটনার মধ্যে এ প্রশ্নকারীদের জন্য অনেক নির্দশন রয়েছে।”

আসলে ইউসুফ আলাইহিস সালামের ঘটনাকে মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও কুরাইশদের দলের ওপর প্রয়োগ করে কুরআন মজীদ যেন একটি স্পষ্ট ভবিষ্যদ্বাণী করেছিল। পরবর্তীকালের ঘটনাবলী তাকে অক্ষরে অক্ষরে সত্য প্রমাণ করেছে। এ সূরাটি নাযিল হওয়ার দড় দু'বছর পরই কুরাইশরা ইউসুফের ভাইদের মতো মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে হত্যার ষড়যন্ত্র করে। তাদের হাত থেকে প্রাণ বাঁচাবার জন্য তাঁকে বাধ্য হয়ে মক্কা থেকে বের হতে হয়। তারপর তাদের প্রত্যাশার সম্পূর্ণ বিরুদ্ধেই দেশান্তরী অবস্থায়ই তিনি ঠিক তেমনি উন্নতি ও কর্তৃত্ব লাভ করেন যেমন ইউসুফ আলাইহিস সালাম করেছিলেন। তারপর মক্কা বিজয়ের সময় ঠিক সেই একই ঘটনা ঘটেছিল যা মিসরের রাজধানীতে ইউসুফ আলাইহিস সালামের সামনে তাঁর ভাইদের শেষ উপস্থিতির সময় ঘটেছিল। সেখানে যখন ইউসুফের ভাইয়েরা চরম অসহায় ও দীন হীন অবস্থায় তাঁর সামনে হাত জোড় করে দাঁড়িয়ে বলেছিলেন :

**تَصَدَّقَ عَلَيْنَا إِنَّ اللَّهَ يَجْزِي الْمُتَصَدِّقِينَ**

“আমাদের প্রতি সাদৃক করুন। আল্লাহ সাদকাকারীদেরকে উত্তম পূরক্ষার দিয়ে থাকেন।”

তখন ইউসুফ আলাইহিস সালাম প্রতিশোধ নেবার শক্তি রাখা সত্ত্বেও তাদেরকে মাফ করে দিলেন এবং বললেন :

**لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرَحَمُ الرَّحْمَنِينَ**

“আজ তোমাদের বিরুদ্ধে কোন অভিযোগ নেই। আল্লাহ তোমাদের মাফ করে দিন। তিনি সকল অনুগ্রহকারীর চাইতে বড় অনুগ্রহকারী।”

অনুরূপভাবে এখানে যখন মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সামনে পরাজিত বিধ্বস্ত কুরাইশরা মাথা নত করে দাঁড়িয়েছিল এবং তিনি তাদের প্রত্যেকটি জুলুমের বদলা নেবার ক্ষমতা রাখতেন তখন তিনি তাদেরকে জিজেস করলেন : “তোমরা কি মনে করো, আমি তোমাদের সাথে কেমন ব্যবহার করবো?” তারা জবাব দিল : “ক্রিম ও বান খ ক্রিম :” আপনি একজন উদারচেতা ভাই এবং একজন উদারচেতা ভাইয়ের সত্তান !” একথায় তিনি বললেন :

فَانِي أَقُولُ لَكُمْ كَمَا قَالَ يُوسُفُ لِأَخْوَتِهِ، لَا تُثْرِيبُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ  
إِذْ هُبُوا فَانْتُمُ الظَّلَّاقَاءُ -

“আমি তোমাদের সেই একই জবাব দিচ্ছি যে জবাব ইউসুফ তার ভাইদেরকে দিয়েছিলেন। অর্থাৎ আজ তোমাদের বিরুদ্ধে কোন অভিযোগ নেই। যাও তোমাদের মাফ করে দিলাম।”

### বিষয়বস্তু ও আলোচ্য বিষয়

এ দু'টি বিষয় তো এ সূরার উদ্দেশ্যের পর্যায়ভূক্ত। কিন্তু এ কাহিনীটিকেও কুরআন মজীদ নিষ্ক গন্ধ বলার ও ইতিহাস লেখার ঢায়ে বর্ণনা করছে না বরং নিজের রীতি অনুসারে তাকে মূল দাওয়াত প্রচারে ব্যবহার করছে।

এ পুরো ঘটনাটিতে সে একথা সুস্পষ্ট করে তুলে ধরছে যে, হযরত ইবরাহিম (আ), হযরত ইসহাক (আ), হযরত ইয়াকুব (আ) ও হযরত ইউসুফ (আ) সেই একই দীনের অনুসারী ছিলেন যে দীনের অনুসারী ছিলেন হযরত মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম এবং যে দাওয়াত তিনি দিচ্ছেন সেই একই দাওয়াত তাঁরাও দিতেন।

তাছাড়া সে একদিকে হযরত ইয়াকুব ও হযরত ইউসুফের কর্মকাণ্ড ও চরিত্র এবং অন্যদিকে ইউসুফের আত্মবন্দ, বণিক দল, আয়ীয়ে মিসর, তার স্ত্রী, মিসরের অভিজাত পরিবারের নারী সমাজ ও শাসকদের কর্মকাণ্ড ও চরিত্র প্রম্পরারের মৌকাবিলায় তুলে ধরছে এবং নিষ্ক নিজের বর্ণনাভঙ্গীর মাধ্যমে শ্রোতা ও পাঠকদের সামনে এ নীরব প্রশ্ন উপস্থাপন করছে যে, দেখো, একদিকে ইসলাম একটি আদর্শ চরিত্র পেশ করছে। আল্লাহর বন্দেগী ও আখেরাতে জ্ঞাবদিহির প্রতি বিশ্বাসের ভিত্তিতেই এ চরিত্র গড়ে উঠে। আবার অন্যদিকে রয়েছে আর একটি চরিত্র। কুফরী, জাহেলিয়াত, বৈষয়িক স্থার্থপূজা ও আখেরাতের সাথে সম্পর্কহীনতার ছাঁচে ঢালাই হয়ে এ চরিত্র তৈরী হয়। এখন তোমরা নিজেদের বিবেককে জিজেস করো, সে এর মধ্য থেকে কোন্ চারিত্রিক আদর্শটি পছন্দ করে?

তারপর এ ঘটনা থেকে কুরআন মজীদ আরো একটি গভীর তত্ত্বও মানুষের হৃদয়পটে অংকন করে দেয়। সেটি হচ্ছে, আল্লাহ যে কাজ করতে চান তা যে কোন অবস্থায় সম্পাদিত হয়েই যায়। মানুষ নিজের বৃক্ষিমতা ও কলাকৌশলের মাধ্যমে তাঁর পরিকল্পনা প্রতিহত করার বা বদলাবার ব্যাপারে কখনো সফল হতে পারে না। বরং অনেক সময় মানুষ নিজের পরিকল্পনার লক্ষ্যে একটি কাজ করে এবং মনে করতে থাকে যে, সে তীরটি ঠিক নিশানায় মেরে দিয়েছে কিন্তু শেষে প্রমাণ হয় যে, আল্লাহ তারই হাত দিয়ে এমন কাজ করিয়ে নিয়েছেন যা ছিল তার নিজের পরিকল্পনার বিরোধী এবং আল্লাহর পরিকল্পনার পুরোপুরি বাস্তবায়ন। ইউসুফ আলাইহিস সালামের ভাইয়েরা যখন তাঁকে কৃয়ায় ফেলে দিচ্ছিলো তখন তারা মনে করছিলো আমরা নিজেদের পথের কাঁটা চিরতরে দূর করে দিচ্ছি। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তারা ইউসুফকে নিজেদের হাতে এমন এক উন্নতির প্রথম ধাপে চড়িয়ে দিয়েছিলো যার উপর আল্লাহ তাঁকে চড়াতে চাচ্ছিলেন এবং এ কাজ

করে তারা নিজেরা যে ফল লাভ করেছে তা এ ছাড়া আর কিছুই নয় যে, ইউসুফের উরতির উচ্চ শিখরে পৌছে যাবার পর তারা নিজের ভাইয়ের সাথে সমস্থানে সাক্ষাত করতে যাওয়ার পরিবর্তে লজ্জা ও অনুভূতি সহকারে মাথা নত করে তাঁর সামনে দাঁড়িয়ে থাকে। আধীয়ে মিসরের স্ত্রী ইউসুফকে কারাগারে পাঠিয়ে মনে করছিল সে প্রতিশেধ নিছে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে সে তার জন্য রাষ্ট্রীয় ক্ষমতায় পৌছার পথ পরিষ্কার করেছিল। আর নিজের এ কৌশলের মাধ্যমে সে নিজের জন্য এর চেয়ে বেশী কিছু অর্জন করতে পারেন যে, যথৰ্থ কাজের সময়ে দেশের শাসকের স্ত্রী হিসেবে মুরাবী'র সম্মান লাভ করার পরিবর্তে তাকে নিজের বিশ্বাসঘাতকতার জন্য লজ্জায় অধোবদন হতে হয়। এসব নিছক দু'চারটে বিছিন ঘটনা নয়। বরং ইতিহাসের পাতা এমনি ধরনের অসংখ্য ঘটনায় ভরা। এগুলো এ সত্যটিরই সাক্ষ প্রদান করে যে, আল্লাহ যাকে উপরে উঠাতে চান সারা দুনিয়ার লোকেরা যিনিও তাকে নিচে ফেলে দিতে পারে না। বরং দুনিয়ার লোকেরা তাকে নিচে ফেলে দেয়ার জন্য যে কৌশলটি অত্যন্ত কার্যকর ও নিশ্চিত মনে করে অবলম্বন করে সেই কৌশলের মধ্য দিয়েই আল্লাহ তার উপরে উঠার পথ বের করে দেন এবং যারা তাকে নামাতে চেয়েছিল তাদের জন্য লাঞ্ছনা ও অপমান ছাড়া আর কিছুই থাকে না। অনুরূপভাবে এর ঠিক বিপরীতে আল্লাহ যাকে ভূপ্রাতিত করতে চান কোন কৌশলই তাকে দাঁড় করিয়ে রাখতে পারে না। বরং দাঁড় করিয়ে রাখার যাবতীয় কার্যক্রম ও কৌশল উলটে যায় এবং এ ধরনের কৌশল অবস্থনকারীকে ব্যর্থ মনোরথ হতে হয়।

যে ব্যক্তি এ সত্যটি উপলব্ধি করবে সে প্রথমে এ শিক্ষা লাভ করবে যে, মানুষকে নিজের উদ্দেশ্য ও কলাকৌশল উভয় ক্ষেত্রে এমন সব সীমারেখা অতিক্রম করা উচিত নয় যা আল্লাহর আইনে তার জন্য নির্ধারিত করে দেয়া হয়েছে। সাফল্য ও ব্যর্থতা অবশ্যি আল্লাহর হাতে। কিন্তু যে ব্যক্তি পবিত্র উদ্দেশ্যে সরল সোজা ও বৈধ কলাকৌশল অবলম্বন করবে সে ব্যর্থ হয়ে গেলেও তাকে লাঞ্ছনা ও অপমানের সম্মুখীন হতে হবে না। আর যে ব্যক্তি অপবিত্র উদ্দেশ্যে বৌকা কলাকৌশল অবলম্বন করবে সে আখেরাতে তো অবশ্যি অপমানিত ও লাঞ্ছিত হবেই, দুনিয়াতেও তার জন্য অপমান ও লাঞ্ছনার ভয় কিছু কম নেই। দ্বিতীয়ত সে এ থেকে লাভ করবে আল্লাহর উপর তাওয়াকুল এবং তাঁর প্রতি আত্মসমর্পিত হবার গুরুত্বপূর্ণ শিক্ষা। যারা সত্য ও সততার জন্য প্রচেষ্টা চালাচ্ছে এবং দুনিয়াবাসীরা তাদের নিশ্চিহ্ন করার জন্য উঠে পড়ে লেগেছে তারা যদি এ সত্যটি সামনে রাখে তাহলে এ থেকে তারা দুর্বল মানসিক প্রশাস্তি লাভ করবে এবং বিরোধী শক্তিবর্গের বাহ্যত অত্যন্ত ভয়াবহ কলাকৌশলসমূহ দেখে তারা মোটেই ভীত হবে না। বরং ফলাফল আল্লাহর উপর ছেড়ে দিয়ে নিজেদের নৈতিক দায়িত্ব পালন করে যেতে থাকবে।

কিন্তু এ ঘটনাটি থেকে সবচেয়ে বড় যে শিক্ষাটি পাওয়া যায় সেটি হচ্ছে এই যে, একজন মরদে মুমিন যদি সত্যিকার ইসলামী চরিত্রের অধিকারী হয় এবং সে বিজ্ঞতা ও বিচক্ষণতার গুণেও গুণান্বিত হয় তাহলে নিছক নিজের চরিত্র বলে সে সারা দেশ জয় করতে পারে। ইউসুফ আলাইহিস সালামের ব্যাপারটি দেখুন। ১৭ বছর বয়সে একাকী সহায় সহলহীন অবস্থায় বিদেশ বিভূঁইয়ে তিনি একেবারেই অপরিচিত পরিবেশে, অধিকতু চরম দুর্বল অবস্থায় নিপত্তি পায়। কারণ তাঁকে গোলাম বানিয়ে বিক্রি করা হয়। ইতিহাসের

সেই অধ্যায়ে গোলামদের যে অবস্থা ছিল তা কারো অজানা নেই। এর উপর মরার ওপর খাড়ার ঘা বৰুপ একটি মারাত্মক নৈতিক অপরাধে অভিযুক্ত করে তাঁকে কারাগারে পাঠানো হয়। এখানে শাস্তির কোন মেয়াদ নির্ধারিত হয়নি। এভাবে তাঁকে একেবারে চরম পর্যায়ে নামিয়ে দেবার পরও তিনি নিছের ইমান ও চরিত্র বলে উঠে দৌড়ান এবং শেষ পর্যন্ত সারা দেশের উপর বিজয়ী হন।

### ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক অবস্থা

এ ঘটনাটি সঠিকভাবে বুঝতে হলে এ সম্পর্কে কিছু সংক্ষিপ্ত ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক তথ্যও পাঠকদের সামনে থাকা উচিত।

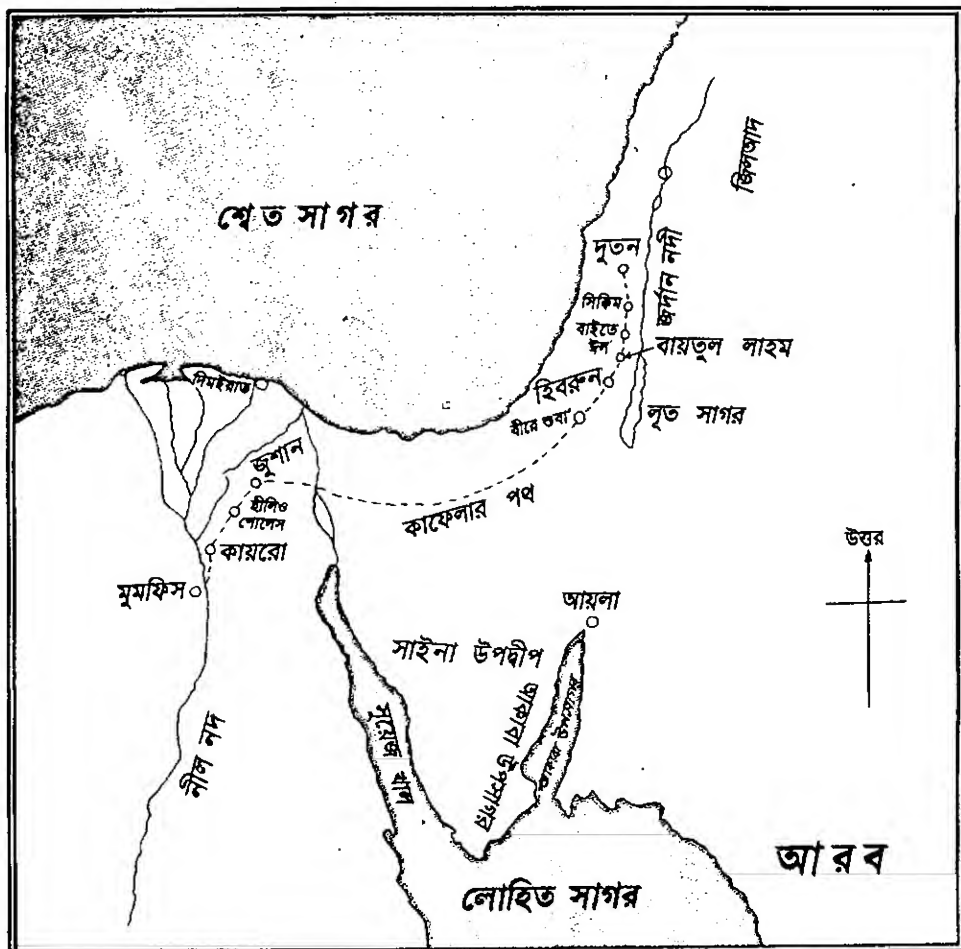
হযরত ইউসুফ আলাইহিস সালাম ছিলেন হযরত ইয়াকুবের (আ) পুত্র, হযরত ইসহাকের পৌত্র এবং হযরত ইবরাহীমের প্রপৌত্র। বাইবেলের বর্ণনা অনুযায়ী (কুরআনের ইৎস্গিত থেকে এর সমর্থন পাওয়া যায়) হযরত ইয়াকুবের চার স্ত্রী থেকে ছিল বারটি ছেলে। হযরত ইউসুফ (আ) ও বিন ইয়ামীন ছিলেন এক স্ত্রীর গর্ভজাত এবং বাকি দশজন অন্য স্ত্রীদের গর্ভজাত।

ফিলিস্তিনে হযরত ইয়াকুবের আবাস ছিল হিব্রুন (বর্তমান আল খাইল) উপত্যকায়। এখানে হযরত ইসহাক (আ) এবং তাঁর পূর্বে হযরত ইবরাহীমও (আ) থাকতেন। এ ছাড়া সিক্কিমে (বর্তমান নাবলুস) হযরত ইয়াকুবের (আ) কিছু জমি ছিল।

বাইবেল বিশারদগণের গবেষণাকে সঠিক বলে ধরে নিলে হযরত ইউসুফের জন্ম খৃষ্টপূর্ব ১৯০৬ সালের কাছাকাছি সময়ে হয় বলে ধরা যায়। এ হিসেবে খৃষ্টপূর্ব ১৮৯০ সালের কাছাকাছি সময়ে যে ঘটনাটি ঘটে অর্থাৎ স্বপ্ন দেখা এবং কৃয়ায় নিষ্কিপ্ত হওয়া, এ থেকে এ ঘটনাটির সূত্রপাত হয়। এ সময় হযরত ইউসুফের বয়স ছিল ১৭ বছর। যে কৃয়ায় তাঁকে ফেলে দেয়া হয় সেটি বাইবেল ও তালমূদের ভাষ্যমতে সিক্কিমের উভর দিকে দৃতান (বর্তমানে দূসান) নামক স্থানের কাছাকাছি অবস্থিত ছিল। আর যে কাফেলাটি তাঁকে কৃয়া থেকে উদ্ধার করে তারা জাল'আদ (পূর্ব জর্দান) থেকে আসছিল এবং মিসরের দিকে যাচ্ছিল। (জাল'আদের খৎসাবশেষ আজো জর্দান নদীর পূর্ব দিকে ইলিয়াবিস উপত্যকার কিনারে পাওয়া যায়।)

এ সময় মিসরে পঞ্চদশতম রাজ পরিবারের শাসন চলছিল। মিসরের ইতিহাসে এ পরিবারটি রাখাল রাজন্যবর্গ (HYKSOS KING) নামে পরিচিত। এরা ছিল আরবীয় বংশজাত। খৃষ্টপূর্ব দু'হাজার বছরের কাছাকাছি সময়ে এরা ফিলিস্তিন ও সিরিয়া থেকে মিসরে গিয়ে দেশের শাসন কর্তৃত দখল করেছিল। আরব ঐতিহাসিক ও কুরআনের তাফসীরকারগণ তাদের জন্য "আমালীক" নাম ব্যবহার করেছেন। মিসর সম্পর্কীয় আধুনিক অনুসন্ধান ও গবেষণার সাথে এটি পূর্ণ সামঞ্জস্যপূর্ণ। মিসরে এরা বিদেশী হানাদারের পর্যায়ভূক্ত ছিল এবং দেশে গৃহবিবাদের কারণে তারা সেখানে নিজেদের রাজত্ব কায়েম করার সুযোগ পেয়ে গিয়েছিল। এ কারণে তাদের রাজত্বে হযরত ইউসুফের (আ) উথানের সুযোগ সৃষ্টি হয়েছিল এবং তারা বনী ইসরাইলকে সাদরে গ্রহণ করেছিল। দেশের

হ্যরত ইউসুফ (আঃ)-এর কাহিনী সংক্ষিপ্ত মালচিত্র



দুতন : বাইবেলের মতে এ স্থানেই হ্যরত ইউসুফ কৃপে নিষ্কিঞ্চিত হয়েছিল।

সিকিম : এখানে হ্যরত ইয়াকুবের পৈতৃক সম্পত্তি ছিল। বর্তমানে এর নাম নাবলুস।

হিবরুন : এখানে হ্যরত ইয়াকুব বসবাস করতেন। এর আর এক নাম 'আল-খলীল।'

জুশান : হ্যরত ইউসুফ এখানে বনী ইসরাইলদেরকে পুনর্বাসিত করেন।

○ "সবচেয়ে উর্বর এলাকা তাদের বসতি স্থাপন করার জন্য দেয়া হয়েছিল। সেখানে তারা বিপুল প্রভাব প্রতিপত্তির অধিকারী হয়েছিল। কারণ তারা ছিল বিদ্যৈ শাসকদের সঙ্গোত্তীয়। খৃষ্টপূর্ব পঞ্চদশ শতকের শেষ অবধি তারা মিসর শাসন করতে থাকে। তাদের আমলে কার্যত দেশের যাবতীয় কর্তৃত্ব ও ক্ষমতা বনী ইসরাইলদের হাতে ন্যস্ত থাকে। সূরা মায়দার ২০ আয়াতে এ যুগের প্রতি ইংরিজ করে বলা হয়েছে :"

**أَذْ جَعَلَ فِيْكُمْ أَنْبِيَاءً وَجَعَلَكُمْ مُّلُوكًا** এরপর দেশে একটি প্রবল জাতীয়তাবাদী আন্দোলন সৃষ্টি হয়। এর ফলে হিক্সস (HYKSOS) শাসনের অবসান ঘটে। আড়াই লাখের মতো আমালিকাকে দেশ থেকে বের করে দেয়া হয়। একটি চরম বিদ্যৈ কিবৃতী বংশোদ্ধৃত পরিবার দেশের শাসন কর্তৃত্ব দখল করে। তারা আমালিকাদের আমলের প্রত্যেকটি স্থৃতি চিহ্ন খুঁজে খুঁজে বের করে এনে ধ্রংস করে দেয় এবং হ্যরত মুসার (আ) ঘটনা প্রসংগে বনী ইসরাইলদের প্রতি যেসব অত্যাচারের কাহিনী উল্লেখিত হয়েছে তার ধারাবাহিকতার সূত্রপাত করে।

মিসরের ইতিহাস থেকে একথাও জানা যায় যে, এ রাখাল বাদশাহরা মিসরীয় দেবতাদেরকে স্বীকৃতি দেয়নি। তারা সিরিয়া থেকে নিজেদের দেবতা সংগো করে এনেছিল। মিসরে নিজেদের ধর্মের প্রসারে তারা প্রচেষ্টা চালিয়েছিল। এ কারণে কুরআন মজীদ হ্যরত ইউসুফের সমকালীন মিসর স্মার্টকে "ফেরাউন" নামে উল্লেখ করছে না। কারণ ফেরাউন ছিল মিসরের ধর্মীয় পরিভাষা এবং এরা মিসরীয় ধর্মের প্রবক্তা ছিল না। কিন্তু বাইবেলে ভূলক্রমে তাকেও "ফেরাউন" বলা হয়েছে। সংজ্ঞাত বাইবেল সংকলকগণ মনে করতেন যে, মিসরের সব বাদশাহই "ফেরাউন" ছিল।

বর্তমান যুগের অনুসন্ধানী ও গবেষকগণ বাইবেল ও মিসরীয় ইতিহাসের তুলনামূলক বিশ্লেষণ করেছেন। তারা সাধারণভাবে এ অভিমত পোষণ করেন যে, মিসরের ইতিহাসে রাখাল বাদশাহদের মধ্যে আপোফিস (APOPHIS) নামক বাদশাহই ছিলেন হ্যরত ইউসুফের সমসাময়িক।

এ সময় মফিস (মনফ) ছিল মিসরের রাজধানী। কায়রোর দক্ষিণে ১৪ মাইল দূরে এর ধৰ্মসাবশেষ পাওয়া যায়। হ্যরত ইউসুফ (আ) ১৭/১৮ বছর বয়সে সেখানে পৌছেন। দুর্ভিল বছর আয়ীয়ে মিসরের বাড়িতে থাকেন। আট নয় বছর কারাগারে বাস করেন। ৩০ বছর বয়সে দেশের শাসক নিযুক্ত হন। ৮০ বছর বয়স পর্যন্ত একচ্ছত্রভাবে সমগ্র মিসর শাসন করতে থাকেন। তাঁর শাসনকালের নবম বা দশম বছরে তিনি হ্যরত ইয়াকুবকে (আ) তাঁর সমগ্র পরিবার পরিজনসহ ফিলিস্তিন থেকে মিসরে নিয়ে আসেন। তাদেরকে দিমীয়াত ও কায়রোর মাঝামাঝি এলাকায় আবাদ করেন। বাইবেলে এ এলাকার নাম জুগান বা গুশান বলা হয়েছে। হ্যরত মুসার (আ) আমল পর্যন্ত তারা সেখানেই বসবাস করতো। বাইবেলের বর্ণনামতে হ্যরত ইউসুফ একশো দশ বছর বয়সে ইতিকাল করেন। মৃত্যুকালে তিনি বনী ইসরাইলকে অসিয়াত করে যান, তোমরা যখন এ দেশ ত্যাগ করবে তখন আমার হাড়গুলো সংগে করে নিয়ে যাবে।

বাইবেলে ও তালমুদে ইউসূফ আলাইহিস সালামের ঘটনার যে বিস্তারিত বিবরণ দেয়া হয়েছে কুরআনের বর্ণনা তা থেকে অনেকটা ভিন্নতর। কিন্তু ঘটনার শুরুতপূর্ণ অংশে তিনটি বর্ণনাই একাত্ত। আমার ব্যাখ্যা ও টীকাগুলোতে আমি প্রয়োজনমতো এ পার্থক্য সূচ্পষ্ঠ করে যেতে থাকবো।

আয়াত ১১

সূরা ইউসুফ - মক্কা

মক্কা ১২

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

পরম করণাময় মেহেরবান আল্লাহর নামে

الرَّحْمَنُ أَنْزَلَكَ إِلَيْكَ الْكِتَبِ الْمُبِينِ ۝ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قَرْءَانًا عَرَبِيًّا  
 لِعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۝ نَحْنُ نَقْصٌ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصْصِ بِمَا  
 أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنُ ۝ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ  
 الْغَفِيلِينَ ۝ اذْقَالَ يُوسُفَ لِأَبِيهِ يَا بَتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ  
 عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِسِجِيلِينَ ۝

আলিফ-লাম-র। এগুলো এমন কিতাবের আয়াত যা নিজের বক্তব্য পরিকারভাবে বর্ণনা করে। আমি একে আরবী ভাষায় কুরআন বানিয়ে নাযিল করেছি,<sup>১</sup> যাতে তোমরা (আরববাসীরা) একে ভালোভাবে বুবত্তে পারো।<sup>২</sup> হে মুহাম্মাদ! আমি এ কুরআনকে তোমার কাছে অহীর মাধ্যমে পাঠিয়ে উত্তম পদ্ধতিতে ঘটনাবলী ও তত্ত্বকথা তোমার কাছে বর্ণনা করছি। নয়তো ইতিপূর্বে তুমি (এসব জিনিস থেকে) একেবারেই বেখবর ছিলে।<sup>৩</sup>

এটা সেই সময়ের কথা, যখন ইউসুফ তার বাপকে বললো : “আব্রাজান! আমি শপ্ত দেখেছি, এগুরটি তারকা এবং সূর্য ও চাঁদ আমাকে সিজদা করছে।”

১. ক্রিয়াপদের শব্দমূল। এর আসল মানে হচ্ছে ‘পড়া’, শব্দমূলকে যখন কোন জিনিসের জন্য নাম হিসেবে ব্যবহার করা হয় তখন তার অর্থ হয় সংশ্লিষ্ট জিনিসটির মধ্যে তার শব্দমূলের অর্থ পুরোপুরি পাওয়া যায়। যেমন যখন কোন ব্যক্তিকে বীর বলার পরিবর্তে ‘বীরত্ব’ বলা হবে তখন তার মানে হবে, তার মধ্যে সাহসিকতা ও বীর্যবলতা এমন পূর্ণাংশ পর্যায়ে পাওয়া যায় যেন সে এবং বীরত্ব একই জিনিস হয়ে গেছে। কাজেই এ কিতাবের নাম ‘কুরআন’ (পড়া) রাখার অর্থ হচ্ছে এই যে, এ কিতাব সাধারণ ও অসাধারণ নির্বিশেষে সকলের পড়ার জন্য এবং খুব বেশী বেশী করে পঠিত হবার জিনিস।

قَالَ يَبْنِي لَا تَقْصُصْ رِعْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُ وَاللَّهُ كَيْدُ أَنَّ  
الشَّيْطَنَ لِلْإِنْسَانِ عَلَى مَبْيَنِ ⑥ وَكُلُّ لِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيَعْلَمُكَ  
مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَيَسْتِرُ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى أَلِيَّعْقُوبَ كَمَا  
أَتَمَهَا عَلَى أَبْوَيْكَ مِنْ قَبْلِ إِبْرَاهِيمَ وَاسْتَحْقَ إِنْ رَبُّكَ عَلَيْكَ حَكِيمٌ ⑦

জবাবে তার বাপ বললো : “হে পুত্র! তোমার এ স্বপ্ন তোমার ভাইদেরকে শুনাবে না; শুনালে তারা তোমার ক্ষতি করার জন্য পেছনে লাগবে।”<sup>৮</sup> আসলে শয়তান মানুষের প্রকাশ্য শক্তি এবং ঠিক এমনটিই হবে (যেমনটি তুমি স্বপ্নে দেখেছো যে,) তোমার রব তোমাকে (তাঁর কাজের জন্য) নির্বাচিত<sup>৯</sup> করবেন এবং তোমাকে কথার মর্মমূলে পৌছানো শেখাবেন<sup>১০</sup> আর তোমার প্রতি ও ইয়াকুবের পরিবারের প্রতি তাঁর নিয়ামত ঠিক তেমনিভাবে পূর্ণ করবেন যেমন এর আগে তিনি তোমার পিতৃপুরুষ ইবরাহীম ও ইসহাকের প্রতি করেছেন। নিসদেহে তোমার রব সর্বজ্ঞ ও বিজ্ঞানময়।”<sup>১১</sup>

২. এর মানে এ নয় যে, এ কিতাবটি বিশেষভাবে আরববাসীদের জন্য নাখিল করা হয়েছে। বরং এ বাক্যাংশটির আসল বক্তব্য হচ্ছে, “হে আরববাসীরা! এসব কথা তোমাদের ইরানী ও গ্রীক ভাষায় শুনানো হচ্ছে না, তোমাদের নিজেদেরই ভাষায় শুনানো হচ্ছে। কাজেই তোমরা এ ওজর পেশ করতে পারো না যে, এসব কথা তো আমরা বুঝতে পারছি না। আর এ কিতাবে অলৌকিকতার যে দিকগুলো রয়েছে, যা এর আগ্রাহীর বাণী হওয়ার সাক্ষ দিচ্ছে, সেগুলোও যে তোমাদের দৃষ্টির আগোচরে থেকে যাবে, এটাও সম্ভব নয়।”

কেউ কেউ কুরআন মজীদে এ ধরনের বাক্য দেখে আপত্তি করে থাকেন যে, এ কিতাব তো আরববাসীদের জন্য নাখিল হয়েছে, অন্যান্যদের জন্য নয়। এ ক্ষেত্রে একে সম্ভব মানব জাতির জন্য হেদয়াত কেমন করে বলা যেতে পারে? কিন্তু এটি নিছক একটি হালকা ও ফাঁকা আপত্তি ছাড়া আর কিছুই নয়। আসল সত্য উপলব্ধি করার চেষ্টা না করেই এ আপত্তি উত্থাপন করা হয়। মানব জাতির ব্যাপক ও সার্বজনীন হেদয়াতের জন্য যে জিনিসই পেশ করা হবে তা অবশ্যি মানব সমাজে প্রচলিত ভাষাগুলোর যে কোন একটিতেই পেশ করা হবে। এ হেদয়াত পেশকারী এটিকে যে জাতির ভাষায় পেশ করছেন প্রথমে তাকে এর শিক্ষাবলী দ্বারা পুরোপুরি প্রভাবিত করার চেষ্টা করবেন। তারপর এ জাতিই অন্যান্য জাতির কাছে এর শিক্ষা পৌছাবার মাধ্যমে পরিণত হবে। কোন দাওয়াত ও আদেৱনকে আন্তরজাতিক পর্যায়ে সম্প্রসারিত করার জন্য এটিই একটি বাস্তব ও স্বাতীবিক পদ্ধতি।

৩. সূরার ভূমিকায় আমি একথা বর্ণনা করে এসেছি যে, মক্কার কাফেরদের কোন কোন লোক নবী সাল্লাল্লাহু আলাই<sup>১২</sup> ওয়া সাল্লামকে পরীক্ষা করার বরং তাদের মতে তাঁর

মুখোশ খুলে দেবার জন্য সম্ভবত ইহদীদের ইধগিতে তাঁকে হঠাত এ প্রশ্ন করে বসেছিল যে, বনী ইসরাইলদের হিসরে চলে যাওয়ার কারণ কি ছিল? এ কারণে তাদের প্রশ্নের জবাবে বনী ইসরাইলদের ইতিহাসের এ অধ্যায় বর্ণনা করার আগে ভূমিকা স্বরূপ একথা বলে দেয়া হলো। হে মুহাম্মদ! তুমি এসব ঘটনা জানতে না, আমি অহির মাধ্যমে তোমাকে তাদের কথা জানাছি। আপাতদৃষ্টে এ বাক্যে নবী সাল্লাহু আলাইহি শুয়াসাল্লামকে সংবোধন করা হয়েছে কিন্তু আসলে এখানে এমন সব বিরোধীদের উদ্দেশ্যে বক্তব্য রাখা হয়েছে যারা অহির মাধ্যমে নবী (সা) যে সঠিক জ্ঞান লাভ করেন একথা বিশ্বাস করতো না।

৪. এখানে হযরত ইউসুফের (আ) দশজন বৈমাত্রেয় ভাইয়ের কথা বলা হয়েছে। হযরত ইয়াকৃব (আ) জানতেন এ বৈমাত্রেয় ভাইয়েরা ইউসুফকে (আ) হিংসা করে। নৈতিক দিক দিয়েও তারা এমন পর্যায়ের সচরিত্র ছিল না যে, নিজেদের উদ্দেশ্য সিদ্ধ করার জন্য কোন ঔবৈধ কাজ করতে কুণ্ঠিত হবে। তাই তিনি নিজের সদাচারী পুত্রকে বলে দিলেন, তাদের থেকে সাবধান থেকো। স্বপ্নের পরিকার অর্থ ছিল এই : সূর্য মানে হযরত ইয়াকৃব (আ), চাঁদ মানে তাঁর স্ত্রী (হযরত ইউসুফের বিমাতা) এবং এগারটি তারকা মানে এগারটি ভাই।

#### ৫. অর্থাৎ নবুওয়াত দান করবেন।

৬. **تَاوِيلِ حَادِيثِ مَانِي** মানে নিছক স্বপ্নের তাবীরের জ্ঞান নয়, যেমন মনে করা হয়ে থাকে। বরং এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ তোমাকে সমস্যা ও পরিস্থিতি অনুধাবন করার এবং সত্য পর্যন্ত পৌছুবার জ্ঞান দান করবেন। আর এ সংগে এমন গভীর অন্তরদৃষ্টি দান করবেন যার মাধ্যমে তুমি প্রত্যেকটি বিষয়ের গভীরে নামার এবং তার তলদেশে পৌছে যাবার যোগ্যতা অর্জন করবে।

৭. বাইবেল ও তালমূদের বর্ণনা কুরআনের এ বর্ণনা থেকে ভিন্নতর। তাদের বর্ণনা হচ্ছে, হযরত ইয়াকৃব স্বপ্নের বর্ণনা শুনে ছেলেকে খুব ধমক দেন এবং তাকে বলেন : “আছো, এখন তাহলে এ স্বপ্ন দেখতে শুরু করেছো যে, আমি, তোমার মা ও তোমার সব ভাইয়েরা তোমাকে সিজদা করবো।” কিন্তু একটু চিন্তা করলে সহজেই একথা উপলক্ষ করা যেতে পারে যে, বাইবেল ও তালমূদের বর্ণনা নয় বরং কুরআনের বর্ণনাটিই হযরত ইয়াকৃবের নবীসূলভ চরিত্রের সাথে অধিক সামঝস্যশীল। হযরত ইউসুফ নিজের স্বপ্ন বর্ণনা করেছিলেন, নিজের আকাশ্চা ও অভিলাষ ব্যক্ত করেননি। স্বপ্ন যদি সত্য হয়ে থাকে এবং বলা বাহ্য্য যে, হযরত ইয়াকৃব তার যে তাবীর করেছিলেন তা সত্য স্বপ্ন মনে করেই করেছিলেন, তাহলে এর পরিকার অর্থ ছিল, এটা ইউসুফ আলাইহিস সালামের আকাশ্চা ছিল না বরং আল্লাহর তকদীরের ফায়সালা ছিল যে, এক সময় তিনি উন্নতির এহেন উচ্চ শিখরে আরোহণ করবেন। এ ক্ষেত্রে একজন নবী তো দূরের কথা একজন বিবেকবুদ্ধি সম্পর ব্যক্তিও কি একপ আচরণ করতে পারেন? এ ধরনের কথায় কি তিনি অসন্তুষ্ট হতে এবং যে স্বপ্ন দেখেছে উলটো তাকে ধমক দিতে পারেন? কোন ভদ্র পিতাও কি এমন হতে পারেন যে, নিজের পুত্রের ভবিষ্যত উন্নতির সুখবর শুনে খুশী হবার পরিবর্তে তিনি উলটো বিরক্ত ও অসন্তুষ্ট হবেন?

لَقْدَ كَانَ فِي يَوْسَفَ وَأَخْوَتِهِ أَيْتَ لِلْسَّائِلِينَ ① إِذْ قَاتَلُوا يَوْسُوفَ  
وَأَخْوَةً أَحَبَ إِلَى أَبِيهِنَا مِنَ الْمَنَّا وَنَحْنُ عَصِبَةٌ إِنَّ أَبَانَالْفَيْضَلِيِّ  
مُجِيبِينَ ② أَقْتَلُوا يَوْسَفَ أَوْ اطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخْلُ لَكُمْ وَجْهٌ أَيْكُمْ  
وَتَكُونُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا مُلْحِيدِينَ ③

২ রূক্ষ

আসলে ইউসুফ ও তার ভাইদের ঘটনার মধ্যে এ প্রশ্নকারীদের জন্য বড় বড় নির্দশন রয়েছে। এ ঘটনা এভাবে শুরু হয় : তার ভাইয়েরা পরম্পর বলাবলি করলো, “এ ইউসুফ ও তার ভাই,”<sup>৪</sup> এরা দু’জন আমাদের বাপের কাছে আমাদের সবার চাইতে বেশী প্রিয়, অথচ আমরা একটি পূর্ণ সংঘবন্ধ দল। সত্যি বলতে কি আমাদের পিতা একেবারেই বিভ্রান্ত হয়ে গেছেন।<sup>৫</sup> চলো আমরা ইউসুফকে মেরে ফেলি অথবা তাকে কোথাও ফেলে দেই, যাতে আমাদের পিতার দৃষ্টি কেবল আমাদের দিকেই ফিরে আসে। এ কাজটি শেষ করে তারপর তোমরা ভালো লোক হয়ে যাবে।”<sup>৬</sup>

৮. এখানে হ্যরত ইউসুফের সহোদর ভাই বিন ইয়ামীনের কথা বলা হয়েছে। এ ভাইটি তাঁর থেকে কয়েক বছরের ছেট ছিল। তার জন্মের সময় তার মায়ের ইতিকাল হয়। এ কারণে হ্যরত ইয়াকুব এ দু’টি মাতৃহীন সন্তানের প্রতি একটু বেশী নজর দিতেন। এ ছাড়াও এ স্নেহের আর একটি কারণ ছিল এই যে, তাঁর সব ছেলের মধ্যে একমাত্র হ্যরত ইউসুফই এমন ছিলেন যার মধ্যে তিনি সৌভাগ্য ও সত্য সঠিক পথের সন্ধান লাভের লক্ষণ দেখেছিলেন। হ্যরত ইউসুফের স্বপ্নের কথা শুনে তিনি যাকিছু বলেছিলেন ওপরে তার যে বর্ণনা এসেছে তা থেকে সুস্পষ্টভাবে প্রতীয়মান হচ্ছে যে, তিনি নিজের এ ছেলেটি অসাধারণ যোগ্যতা সম্পর্কে খুব ভালোভাবেই জানতেন। অন্যদিকে সামনের দিকে যেসব ঘটনার প্রকাশ ঘটেছে তা থেকে তাঁর বাকি দশ ছেলের চারিত্রিক মান সুস্পষ্ট হয়ে যায়। এ ক্ষেত্রে কোন সত্য্যক্ষি এ ধরনের সন্তানদের প্রতি সন্তুষ্ট থাকবেন একথা কেমন করে আশা করা যেতে পারে? কিন্তু বাইবেলের বর্ণনায় অবাক হতে হয়। সেখানে ইউসুফের প্রতি তাঁর ভাইদের হিংসার এমন একটি কারণ বর্ণনা করা হয়েছে যার ফলে উচ্চে হ্যরত ইউসুফই দোষী সাব্যস্ত হন। বাইবেলের বর্ণনা মতে হ্যরত ইউসুফ তাঁর পিতার কাছে ভাইদের বিরুদ্ধে চুগলখোরী করতেন। এ কারণে তাঁর ভাইয়েরা তাঁর প্রতি অসন্তুষ্ট ছিল।

৯. এ বাক্যটির মর্ম উপলব্ধি করার জন্য বেদুইনদের গোত্রীয় জীবনের অবস্থার প্রতি দৃষ্টিপাত করতে হবে। সেখানে কোন রাষ্ট্রীয় শাসন ব্যবস্থা থাকে না। স্বাধীন উপজাতিরা

قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ لَا تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَالْقُوَّةُ فِي غَيْبَتِ الْجِبِ يَلْتَقِطُهُ  
بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِنْ كَنْتُمْ فِعْلِيْنَ ⑩ قَالُوا يَا بَانَا مَالِكَ لَا تَأْمَنَا  
عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَصِحُونَ ⑪ أَرْسَلْهُ مَعَنَا غَلَابَرْ تَعْوِيلَعَ  
وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ⑫

এ কথায় তাদের একজন বললো, “ইউসুফকে মেরে ফেলো না। যদি কিছু করতেই হয় তাহলে তাকে কোন অঙ্গ কৃপে ফেলে দাও, আসা-যাওয়ার পথে কোন কাফেলা তাকে তুলে নিয়ে যাবে।” (এ প্রশ্নাবের ভিত্তিতে) তারা তাদের বাপকে গিয়ে বললো, “আব্রাজান! কি ব্যাপার, আপনি ইউসুফের ব্যাপারে আমাদের ওপর ভরসা করেন না? অথচ আমরা তার সত্যিকার শুভাকাংহী। আগামীকাল তাকে আমাদের সাথে পাঠিয়ে দিন, সে কিছু ফলমূল খাবে এবং দৌড়ৰাপ করে মন চাংগা করবে। আমরা তার হেফাজত করবো।” ১

পরম্পর পাশাপাশি বসবাস করে। সেখানে কোন ব্যক্তির বিপুল সংখ্যক ছেলে, নাতি-পুতি, ভাই, ভাতিজা ইত্যাদির ওপর তার ক্ষমতা নির্ভর করে। তার ধন-প্রাপ, ইঞ্জিনের প্রয়োজনে তারা তাকে সাহায্য করে। এ ধরনের অবস্থায় যেয়েদের ও শিশুদের তুলনায় স্বাভাবিকভাবে জোয়ান ছেলেরাই মানুষের কাছে বেশী প্রিয় হয়। কারণ দুশ্মনের সাথে মোকাবিলায় তারা সাহায্য করতে পারে। এ কারণে ইউসুফের ভাইয়েরা বললো, বুড়ো বয়সে আমাদের বাপ দিশেহারা হয়েছে। আমাদের মতো দলবদ্ধ এ যুবক ছেলেরা, যারা খারাপ সময়ে তাঁর কাজে লাগতে পারে, তাঁর কাছে ততটা প্রিয় নয় যতেটা এ ছেট ছেট ছেলে দু’টি যারা তাঁর কোন কাজে লাগতে পারে না বরং উলটো তাদেরকেই হেফাজত করতে হবে।

১০. যারা নিজেদেরকে প্রবৃত্তির কামনা বাসনার হাতে সোপন করে দেবার সাথে সাথে ইমানদারী ও সততার সাথেও কিছুটা সম্পর্ক রেখে চলে এ বাক্যটির মধ্যে তাদের মানসিকতার একটি চমৎকার অভিব্যক্তি ঘটেছে। এ ধরনের লোকদের রীতি হচ্ছে, যখনই প্রবৃত্তি তাদের কাছে কোন খারাপ কাজ করার তাগিদ দেয় তখনই ইমানের তাগিদ মূলতবি রেখে তারা প্রথমে প্রবৃত্তির তাগিদ পূর্ণ করার জন্য উঠে পড়ে লাগে। এ সময় বিবেক ভেতর থেকে দংশন করতে থাকলে তাকে এ বলে সাতনা দেবার চেষ্টা করে যে, একটুখানি সবর করো, এ অনিবার্য শুনাহচি না করলে আমার কাজ আটকে থাকে, কাজেই এটা করে নিতে দাও, তারপর ইনশাআল্লাহ তাওবা করে আমি তেমনি সৎ হয়ে যাবো যেমনটি তুমি আমাকে দেখতে চাও।

১১. এ বর্ণনাটিও বাইবেল ও তালমূদের বর্ণনা থেকে তিনি ধরনের। তাদের বর্ণনা হচ্ছে, ইউসুফের ভাইয়েরা তাদের পশ্চ চরাতে সিক্কিমের দিকে গিয়েছিল। হ্যারত ইয়াকুব

قَالَ إِنِّي لَيَحْرُنْنِي أَنْ تَلْهِبُوا بِهِ وَأَخَافُ أَنْ يَا كَلْهُ الَّذِي ثُبَّ  
 وَأَنْتُمْ عَنْهُ غَفِلُونَ ﴿٥﴾ قَالُوا لَئِنْ أَكَلَهُ الَّذِي ثُبَّ وَنَحْنُ عَصِبَةٌ إِنَّا  
 إِذَا لَخَسِرْوْنَ ﴿٦﴾ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ وَاجْمَعُوا أَنْ يَجْعَلُوهُ فِي غَيْبَتِ الْجَبَّ  
 وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتَبْيَنْنَاهُمْ بِأَمْرِ هُنَّ هُنَّ لَا يَشْعُرُونَ ﴿٧﴾

বাপ বললো, “তোমরা তাকে নিয়ে যাবে, এটা আমাকে কষ্ট দেবে এবং আমার আশংকা হয়, তোমরা তার প্রতি অমনোযোগী থাকবে এবং নেকড়ে তাকে খেয়ে ফেলবে।” তারা জবাব দিল, “যদি আমাদের সংঘবন্ধ দল থাকতে তাকে নেকড়ে খেয়ে ফেলে তাহলে তো আমরা হবো বড়ই অকর্মণ্য।” এভাবে চাপ দিয়ে যখন তারা তাকে নিয়ে গেলো এবং সিদ্ধান্ত করলো তাকে একটি অঙ্ক কৃপে ফেলে দেবে তখন আমি ইউসুফকে অহীর মাধ্যমে জানিয়ে দিলাম, “এক সময় আসবে যখন তুমি তাদেরকে তাদের এ কৃতকর্মের কথা শ্রবণ করিয়ে দেবে। তাদের কাজের ফলাফল সম্পর্কে তারা জানে না।” ২

নিজেই তাদের সন্ধানে হয়রত ইউসুফকে তাদের পেছনে পাঠিয়েছিলেন। কিন্তু একথা কল্পনাই করা যায় না যে, হয়রত ইয়াকুব (আ) হয়রত ইউসুফ আলাইহিস সালামের সাথে তার ভাইদের হিংসার কথা জানা সত্ত্বেও তাঁকে নিজের হাতে মৃত্যুর মুখে ঠেলে দেবেন। তাই কুরআনের বর্ণনাই অধিকতর বাস্তবসম্মত বলে মনে হয়।

১২. মূল ইবারতে **وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ** বাক্য এমনভাবে এসেছে যার ফলে তার তিনটি অর্থ হয় এবং তিনটি অর্থই এখানে মানানসই বলে মনে হয়। একটি অর্থ হচ্ছে, আমি ইউসুফকে এ সান্ত্বনা দিচ্ছিলাম এবং তার ভাইয়েরা এ ব্যাপারে সম্পূর্ণ বেখবর ছিল যে, তাকে অহীর মাধ্যমে সবকিছু জানানো হচ্ছে। দ্বিতীয়টি হচ্ছে, তুমি এমন অবস্থায় তাদের এ কর্ম সম্পর্কে তাদেরকে শ্রবণ করিয়ে দেবে যেখানে তোমার অবস্থানের ব্যাপারটি তারা কল্পনাও করতে পারবে না। তৃতীয় অর্থটি হচ্ছে, আজ এরা না জেনে বুঝে একটি কাজ করছে এবং তবিষ্যতে এর ফলাফল কি হবে তা এরা জানে না।

এ সময় আল্লাহর পক্ষ থেকে ইউসুফ আলাইহিস সালামকে যে কি সান্ত্বনা দেয়া হয়েছিল বাইবেল ও তালমূদে এর কোন উল্লেখ নেই। বিপরীত পক্ষে তালমূদে যে বর্ণনা এসেছে তা হচ্ছে এই যে, ইউসুফকে যখন কৃপে ফেলে দেয়া হলো তখন তিনি জোরে জোরে কাঁদতে থাকলেন এবং চিন্কার করে তাইদের কাছে ফরিয়াদ করলেন। কুরআনের বর্ণনা পড়লে মনে হবে এমন এক যুবকের কথা বলা হচ্ছে যিনি আগামীতে ইতিহাসের মহান ব্যক্তিদের অতরভূত হবেন। অন্যদিকে তালমূদ পড়লে যে ছবিটা চোখের সামনে ভেসে উঠবে তা হচ্ছে এই যে, জনমানবশৃঙ্খলা বিয়াবনে কয়েকজন বদু একটি বালককে কৃপের মধ্যে ফেলে দিচ্ছে এবং এ সময় একজন সাধারণ বালক যা করে সে-ও তাই করছে।

وَجَاءُوا بِهِمْ عِشَاءً يُبَكُونَ ﴿٥﴾ قَالُوا يَا أَبَا نَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ  
وَتَرَكْنَا يَوْسَفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ اللَّهُ أَعْلَمُ وَمَا أَنْتَ بِسُؤْمِينَ  
لَنَا وَلَوْ كَنَّا صِدِّيقِينَ ﴿٦﴾ وَجَاءُوا عَلَىٰ قَمِيصِهِ بِدَارِكَنِي بِقَالَ بَلْ  
سَوْلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْ رَأَيْتُ فَصَبْرَ جَمِيلٍ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ  
مَاتِصْفُونَ ﴿٧﴾

রাতে তারা কাঁদতে কাঁদতে তাদের বাপের কাছে এসে বললো, “আবাজান! আমরা দৌড় প্রতিযোগিতা করছিলাম এবং ইউসুফকে আমাদের জিনিসপত্রের কাছে রেখে গিয়েছিলাম, ইতিমধ্যে নেকড়েবাধ এসে তাকে খেয়ে ফেলেছে। আপনি তো আমাদের কথা বিশ্বাস করবেন না, যদিও আমরা সত্যবাদী।” তারা ইউসুফের জামায় মিথ্যা রক্ত লাগিয়ে নিয়ে এসেছিল। একথা শুনে তাদের বাপ বললো, “বরং তোমাদের মন তোমাদের জন্য একটি বড় কাজকে সহজ করে দিয়েছে। ঠিক আছে, আমি সবর করবো এবং খুব ভালো করেই সবর করবো।”<sup>১৩</sup> তোমরা যে কথা সাজাচ্ছো তার ওপর একমাত্র আগ্রাহৰ কাছেই সাহায্য চাওয়া যেতে পারে।<sup>১৪</sup>

১৩. কুরআনের ইবারতে চুব্র জমিল শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। এর শান্তিক অন্যাদি “ভালো সবর” হতে পারে। এর অর্থ হয় এমন সবর যার মধ্যে অভিযোগ, ফরিয়াদ, তয়-ভীতি ও কানাকাটি নেই। একজন উচ্চ ও প্রশংস্ত হৃদয়বন্তার অধিকারী মানুষের ওপর যে বিপদ আসে তাকে ধীর স্থির চিঞ্জে বরদাশত করে যাওয়াই এ সবরের প্রকৃতি।

১৪. বাইবেল ও তালমূদ এখানে হ্যরত ইয়াকুবের প্রতিক্রিয়ার এমন ছবি এঁকেছে যা যে কোন সাধারণ বাপের প্রতিক্রিয়া থেকে কোন অংশেই ভিন্নতর নয়। বাইবেলের বর্ণনা হচ্ছে, “তখন ইয়াকুব নিজের জামা ফেড়ে ফেলেন, নিজের কোমরের সাথে চট জড়িয়ে নেন এবং বহুদিন পর্যন্ত ছেলের জন্য মাতম করতে থাকেন।” তালমূদে বলা হয়েছে, “ইয়াকুব ছেলের জামা চিনতে পেরেই উপুড় হয়ে মাটিতে পড়ে যান এবং দীর্ঘক্ষণ নির্থর-নিস্পন্দ হয়ে পড়ে থাকেন। তারপর উঠে বিকট জোরে চিকির দিয়ে বলেন, হী এ আমার ছেলের জামা। এরপর তিনি বছরের পর বছর ধরে ইউসুফের জন্য মাতম করতে থাকেন।”

এ বর্ণনায় হ্যরত ইয়াকুবকে ঠিক তেমনটি করতে দেখা যাচ্ছে যেমনটি এ অবস্থায় প্রত্যেক বাপ করে থাকে। কিন্তু কুরআন এর যে বর্ণনা দিয়েছে তা আমাদের সামনে একটি অসাধারণ ব্যক্তিত্বের ছবি তুলে ধরেছে। এ ব্যক্তি আপাদমতক দৈর্ঘ্য ও সহিষ্ণুতার প্রতিমূর্তি। এতবড় শোকাবহ ও হৃদয়বিদ্যারক খবর শুনেও তিনি নিজের মানসিক ভারসাম্য হারিয়ে

وَجَاءُتْ سِيَّارَةٍ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُ فَادِلٌ دَلْوَةٌ قَالَ يَبْشِرِي هُنَّا  
غَلْمَرٌ وَأَسْرُوهُ بِضَاعَةٍ وَاللهُ عَلِيهِ بِمَا يَعْمَلُونَ ۝ وَشَرُوهُ بِشَمِّينَ  
بَخِسٌ دَرَاهِمٌ مَعْلُودَةٌ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الْزَاهِلِينَ ۝

ওদিকে একটি কাফেলা এলো। তারা তাদের পানি সংগ্রাহককে পানি নেবার জন্য পাঠালো। সে কৃয়ার মধ্যে পানির ডোল নামিয়ে দিল। সে (ইউসুফকে দেখে) বলে উঠলো, “কী সুখবর! এখানে তো দেখছি একটি বালক!” তারা তাকে পণ্য দ্রব্য হিসেবে লুকিয়ে ফেললো। অথচ তারা যা কিছু করছিল সে সম্পর্কে আল্লাহ অবহিত ছিলেন। শেষে তারা তাকে সামান্য দামে কয়েক দিরহামের বিনিময়ে বিক্রি করে দিল।<sup>১৫</sup> আর তার দামের ব্যাপারে তারা বেশী আশা করছিল না।

হারিয়ে ফেলছেন না। প্রথম বুদ্ধিমত্তার সাহায্যে পরিস্থিতির সঠিক চেহারা অনুমান করতে পারছেন। তিনি বুঝতে পারেন এটা একটা বানোয়াট কথা। তাঁর হিংসুটে ছেলেরা ঘটনাটা সাজিয়ে তাঁর সামনে পেশ করেছে। তারপর বিশাল হৃদয় ব্যক্তিদের মতো তিনি সবর করেন এবং আল্লাহর ওপর ভরসা করেন।

১৫. ঘটনাটা সহজভাবে বলতে গেলে এরূপ বলা যায় যে, ইউসুফের ভাইয়েরা হযরত ইউসুফকে কুপের মধ্যে ফেলে দিয়ে চলে যায়। পরে কাফেলার লোকজন এসে তাকে সেখান থেকে বের করে আনে। তারা তাকে মিসরে নিয়ে গিয়ে বিক্রি করে। কিন্তু বাইবেলের বর্ণনা হচ্ছে, ইউসুফের ভাইয়েরা পরে ইসমাইলীদের একটি কাফেলা দেখে ইউসুফকে কৃয়া থেকে বের করে তাদের হাতে বিক্রি করে দিতে চায়। কিন্তু তার আগেই মাদয়ানের সওদাগর তাকে কৃয়া থেকে বের করে ফেলে। এ সওদাগরেরা বিশ দিরহামে ইউসুফকে ইসমাইলীদের হাতে বিক্রি করে দেয়। সামনের দিকে গিয়ে বাইবেল লেখকরা একথা ভূলে যান যে, ইতিপূর্বে তারা ইউসুফকে ইসমাইলীদের হাতে বিক্রি করে দিয়ে এসেছেন। তাই তারা ইসমাইলীদের পরিবর্তে আবার মাদয়ানের সওদাগরদের হাতে তাকে মিসরীয়দের হাতে বিক্রি করাচ্ছেন। (দেখুন, আদি পৃষ্ঠক ৩৭:২৫-২৮ এবং ৩৬) অন্যদিকে তালমূদের বর্ণনা হচ্ছে, মাদয়ানের সওদাগরেরা ইউসুফকে কৃয়া থেকে বের করে এনে নিজেদের গোলামে পরিণত করে। তারপর ইউসুফের ভাইয়েরা ইউসুফকে তাদের হাতে দেখে তাদের সাথে বাগড়া করতে থাকে। অবশেষে তারা বিশ দিরহাম মূল্য পরিশোধ করে ইউসুফকে ভাইদেরকে রাজি করে। তারপর তারা বিশ দিরহামের বিনিময়েই ইউসুফকে ইসমাইলীদের হাতে বিক্রি করে। আর ইসমাইলীরা মিসরে গিয়ে তাকে বিক্রি করে। এখান থেকেই মুসলমানদের মধ্যে এ বর্ণনার প্রচলন হয়েছে যে, ইউসুফের ভাইয়েরা ইউসুফকে বিক্রি করে। কিন্তু জানা উচিত, কুরআন এ সমস্ত বর্ণনা সমর্থন করেনি।

وَقَالَ اللَّهُمَّ إِشْتَرِيهِ مِنْ مِصْرَ لَا مَرَأَتْهُ أَكْثَرُ مَنِ مَتَوْهُ عَسْيَ أَنْ  
يَنْفَعُنَا أَوْ تَخْلُّهُ وَلَدًا وَكُنْ لِكَ مَكْنَاتِ يُوسُفَ فِي الْأَرْضِ زَ  
وَلِنَعْلَمَ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَالْعَالِبِ عَلَى أَمْرِهِ وَلِكَنْ  
أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ<sup>(১)</sup> وَلَمَّا بَلَغَ أَشْدَهُ أَتَيْنَاهُ حِكْمًا وَعِلْمًا  
وَكُنْ لِكَ نَجِزِي الْمُحْسِنِينَ<sup>(২)</sup>

## ৩. রূক্তি

মিসরে যে ব্যক্তি তাকে কিনেছিল<sup>১</sup> ৬ সে তার জ্ঞানে<sup>২</sup> বললো, “একে  
ভালোভাবে রাখো, বিচিত্র নয় সে আমাদের জন্য উপকারী প্রয়াণিত হবে অথবা  
আমরা তাকে পুত্র বানিয়ে নেবো।<sup>৩</sup> এভাবে আমি ইউসুফের জন্য সে দেশে  
প্রতিষ্ঠালাভের পথ বের করে দিলাম এবং তাকে সমস্যা ও বিশয়াবলী অনুধাবন  
করার জন্য যথোপযোগী শিক্ষা দানের ব্যবস্থা করলাম।<sup>৪</sup> আল্লাহ তাঁর কাজ সম্পূর্ণ  
করেই থাকেন, কিন্তু অধিকাংশ লোক তা জানে না। আর যখন সে তার পূর্ণ ঘোবনে  
উপনীত হলো, আমি তাকে ফায়সালা করার শক্তি ও জ্ঞান দান করলাম।<sup>৫</sup>  
এভাবে আমি নেক লোকদেরকে প্রতিদান দিয়ে থাকি।

১৬. বাইবেলে এ ব্যক্তির নাম লেখা হয়েছে “পোটিফর”। সামনের দিকে গিয়ে কুরআন  
মজীদ একে “আযীয়” নামে উল্লেখ করেছে। তারপর আবার এক জায়গায় হ্যরত  
ইউসুফের জন্যও এ উপাধি ব্যবহার করা হয়েছে। এ থেকে জানা যায়, তিনি ছিলেন  
মিসরের কোন বড় অফিসার অথবা পদমর্যাদাসম্পন্ন ব্যক্তি। কারণ “আযীয়” মানে হচ্ছে  
এমন কর্তৃত্ব সম্পর্ক ব্যক্তি যার ক্ষমতাকে প্রতিহত করা যেতে পারে না। বাইবেল ও  
তালমুদের বর্ণনা হচ্ছে, তিনি ছিলেন বাদশাহৰ রাক্ষক সেনাপতি (দেহরক্ষী বাহিনীর  
প্রধান)। ইবনে জারীর হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে আবাস (রা) থেকে রেওয়ায়াত করেছেন  
যে, তিনি ছিলেন রাজকীয় অর্থ বিভাগের প্রধান।

১৭. তালমুদে এ মহিলাটিকে যালীথা (Zelicha) নামে উল্লেখ করা হয়েছে। এখান  
থেকেই এ নামটি মুসলমানদের বর্ণনায় প্রসিদ্ধি লাভ করেছে। কিন্তু আমাদের এখানে  
সাধারণভাবে প্রচলিত হয়ে গেছে যে, পরবর্তীকালে হ্যরত ইউসুফের সাথে মহিলাটির  
বিয়ে হয়ে যায়। একথাটির আসলে কুরআনে বা ইসরাইলী ইতিহাসে কোন ভিত্তি নেই।  
একজন নবী এমন একটি মহিলাকে বিয়ে করবেন যার অস্তিপনা তাঁর নিজের  
অভিজ্ঞতায়ই ধরা পড়েছে—এটা আসলে তাঁর নবী সুলত মর্যাদার তুলনায় অনেক

নিম্নমানের। কুরআন মজীদে এ ব্যাপারে যে সাধারণ নিয়ম বর্ণনা করা হয়েছে তা হচ্ছে এই যে :

**الْخَيْثَتُ لِلْخَيْثِينَ وَالْخَيْثُونَ لِلْخَيْثِينَ وَالْطَّيْبَتُ لِلْطَّيْبِينَ  
وَالْطَّيْبُونَ لِلْطَّيْبِينَ -**

“অসৎ মেয়েরা অসৎ পুরুষদের জন্য এবং অসৎ পুরুষরা অসৎ মেয়েদের জন্য আর পবিত্র মেয়েরা পবিত্র পুরুষদের জন্য এবং পবিত্র পুরুষরা পবিত্র মেয়েদের জন্য।”

১৮. তালমূদের বর্ণনামতে এ সময় হ্যরত ইউসুফের বয়স ছিল ১৮ বছর। পোটাফর তাঁর গাঞ্জীর্ঘণ্ট ব্যক্তিত্ব দেখে বুঝতে পেরেছিলেন যে, এ যুবক গোলাম নয় বরং কোন অভিজ্ঞাত পরিবারের আদরের দুলাল এবং অবস্থার আবর্তন তাকে এখানে টেনে এনেছে। তাকে কেনার সময়ই তিনি সওদাগরদের বলেন : এ ছেলে তো কোন গোলাম বলে মনে হচ্ছে না, আমার সন্দেহ হচ্ছে তোমরা একে কোথাও থেকে চুরি করে এনেছো এ কারণে পোটাফর তাঁর সাথে দাস সূলভ ব্যবহার করেননি। বরং তাঁর ওপর নিজের গৃহের এবং নিজের যাবতীয় সম্পদ-সম্পত্তি পরিচালনার একচ্ছত্র দায়িত্ব অর্পণ করেন। বাইবেলের বর্ণনা মতে “তিনি নিজের সবকিছু ইউসুফের হাতে ছেড়ে দেন এবং শুধুমাত্র খাবার রুটি টুকু ছাড়া নিজের আর কোন জিনিসেরই তাঁর খবর ছিল না।” (আদি পৃষ্ঠক ৩৯:৬)

১৯. এ পর্যন্ত হ্যরত ইউসুফের জীবন গড়ে উঠেছিল বিজন মরণ প্রান্তরে আধা যাযাবর ও পশ্চালকদের পরিবেশে। কেনান ও উত্তর আরব এলাকায় সে সময় কোন সংগঠিত রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থা ছিল না এবং স্থানকার সমাজ-সংস্কৃতিও তেমন কোন বড় ধরনের উন্নতি লাভ করেনি। স্থানে ছিল কিছুস্থৎক স্থাধীন উপজাতির বাস। তারা মাঝে মাঝে এক এলাকা ছেড়ে অন্য এলাকায় গিয়ে বসবাস করতো। আবার কোন কোন উপজাতি বিভিন্ন এলাকায় স্থায়ী বসতি গড়ে তুলে নিজেদের ছেট ছেট রাষ্ট্রও গঠন করে নিয়েছিল। মিসরের পার্শ্ববর্তী এলাকায় বসবাসকারী এসব লোকের অবস্থা ছিল প্রায় উপমহাদেশের উত্তর-পশ্চিম সীমান্ত এলাকায় বসবাসরত স্থাধীন পাঠান উপজাতিদের মতো। এখানে হ্যরত ইউসুফ যে শিক্ষা ও প্রশিক্ষণ লাভ করেছিলেন তাতে অবশ্যই অন্তরভুক্ত ছিল বেদুইন জীবনের সংগুণাবলী এবং ইবরাহিমী পরিবারের আল্লাহহুয়ী জীবন চিন্তা ও ধর্মচর্চা। কিন্তু মহান আল্লাহ সমসাময়িক বিশ্বের সবচেয়ে সুসভ্য ও উন্নত দেশ অর্থাৎ মিসরে তাঁর মাধ্যমে যে কাজ নিতে চাহিলেন এবং এ জন্য যে পর্যায়ের জানাশোনা, অভিজ্ঞতা ও গভীর অন্তরদৃষ্টির প্রয়োজন ছিল তার বিকাশ সাধনের কোন সুযোগ বেদুইন জীবনে ছিল না। তাই আল্লাহ তাঁর সর্বময় ক্ষমতাবলে তাঁকে মিসর রাজ্যের একজন বড় সরকারী কর্মচারীর কাছে পৌছিয়ে দিলেন। ‘আর তিনি তাঁর অসাধারণ যোগ্যতা দেখে তাঁকে নিজের গৃহ ও ভূসম্পত্তির দেখাশোনা ও পরিচালনার একচ্ছত্র কর্তৃত্ব দান করলেন। এভাবে ইতিপূর্বে তাঁর যেসব যোগ্যতাকে কোন কাজে লাগানো হয়নি তা পূর্ণ বিকাশ লাভ করার সুযোগ পেয়ে গেলো। ছেট একটি জমিদারী পরিচালনার মাধ্যমে তিনি যে অভিজ্ঞতা লাভ করলেন তা আগামীতে একটি বড় রাষ্ট্রের আইন শৃঙ্খলা ব্যবস্থা পরিচালনার জন্য প্রয়োজন ছিল। এ আয়াতে এ বিষয়টির দিকে ইঁধিত করা হয়েছে।

وَرَأَوْتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ وَغَلَقْتِ الْأَبْوَابَ وَقَالَتْ  
هَيْتَ لَكَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ أَنْهَى رَبِّيْ أَحْسَنَ مَتْوَاهِيْ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ  
الظَّالِمُونَ ۝ وَلَقَدْ هَمَتْ بِهِ وَهُمْ بِهَا لَوْلَا أَنْ رَأَبِرْهَانَ رَبِّهِ  
كَلِّ لَكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ ۝ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلِصِينَ ۝

যে মহিলাটির ঘরে সে ছিল সে তাকে নিজের দিকে আকর্ষণ করতে থাকলো এবং একদিন সে দরজা বন্ধ করে দিয়ে বললো, “চলে এসো”। ইউসুফ বললো, “আমি আল্লাহর আশ্রয় নিছি, আমার রব তো আমাকে ভালই মর্যাদা দিয়েছেন (আর আমি এ কাজ করবো)।। এ ধরনের জালেমরা কখনো কল্যাণ লাভ করতে পারে না।<sup>১১</sup> মহিলাটি তার দিকে এগিয়ে এলো এবং ইউসুফও তার দিকে এগিয়ে যেতো যদি না তার রবের জুলস্ত প্রমাণ প্রত্যক্ষ করতো।<sup>১২</sup> এমনটিই হলো, যাতে আমি তার থেকে অসৎবৃত্তি ও অশ্রীলতা দূর করে দিতে পারি।<sup>১৩</sup> আসলে সে ছিল আমার নির্বাচিত বান্দাদের অন্তরভুক্ত।

২০. কুরআনের ভাষায় সাধারণভাবে এমন শব্দের মানে হয় “নবুওয়াত দান করা।” ফায়সালা করার শক্তিকে কুরআনের মূল ভাষ্যে বলা হয়েছে “হকুম”。 এ হকুম অর্থ কর্তৃত্বও হয়। কাজেই আল্লাহর পক্ষ থেকে কোন বান্দাকে হকুম দান করার মানে হলো আল্লাহ তাঁকে মানব জীবনের বিভিন্ন বিষয়ে ফায়সালা দান করার যোগ্যতা দান করেছেন আবার এ জন্য ক্ষমতাও অর্পণ করেছেন। আর “জ্ঞান” বলতে এমন বিশেষ সত্ত্বান বুঝানো হয়েছে যা নবীদেরকে অধীর মাধ্যমে সরাসরি দেয়া হয়।

২১. সাধারণভাবে মুফাস্সির ও অনুবাদকগণ মনে করে থাকেন, এখানে “আমার রব” তথা আমার প্রতু শব্দটি বলে হ্যারত ইউসুফ সেসময় যার অধীনে চাকরি করতেন তার কথা বলতে চেয়েছেন। তারা মনে করেন, তাঁর এ জ্বাবের অর্থ ছিল এই যে, আমার মনিব তো আমাকে খুব যত্নের সাথেই রেখেছেন, এ অবস্থায় আমি তার স্তুর সাথে ব্যতিচার করার মতো নিমিকহারামী কেমন করে করতে পারি? কিন্তু এ অনুবাদ ও ব্যাখ্যার আমি কঠোর বিরোধিতা করছি। যদিও আরবী ভাষার দিক দিয়ে এ অর্থ গ্রহণ করারও অবকাশ আছে, কারণ আরবীতে “রব” শব্দটি প্রতু অর্থে ব্যবহৃত হয়। কিন্তু একজন নবী একটি শুনাহ থেকে বিরত থাকার ব্যাপারে আল্লাহর পরিবর্তে কোন বান্দার প্রতি নজর দেবেন এটা তাঁর মর্যাদার তুলনায় অনেক নিম্নমানের। তাছাড়া কোন নবী আল্লাহ ছাড়া অন্য কাউকে নিজের রব বলেছেন, কুরআনে এর কোন নজীরও নেই। সামনের দিকে ৪১, ৪২ ও ৫০ আয়তে আমরা দেখছি হ্যারত ইউসুফ আলাইহিস সালাম বারবার তাঁর নিজের ও মিসরীয়দের মতবাদের মধ্যে এ পার্থক্যটি সুস্পষ্ট করে তুলে ধরেছেন যে, তাঁর রব হচ্ছেন

আগ্নাহ এবং মিসরীয়রা বান্দাকে নিজেদের রব বানিয়ে রেখেছে। কাজেই এখানে আয়াতের শব্দের মধ্যে যথন এ অর্থ গ্রহণ করার অবকাশ রয়েছে যে, হ্যরত ইউসুফ “রঘী” বলে আগ্নাহের সন্তা বুঝাতে চেয়েছেন তখন কি কারণে আমরা এমন একটি অর্থ গ্রহণ করবো যার মধ্যে দোষের দিকটি সুস্পষ্টভাবে ফুটে উঠে?

২২. মূল আয়াতে আছে “বুরহান।” বুরহান মানে দলীল বা প্রমাণ। রবের প্রমাণ মানে রবের দেখিয়ে দেয়া বা বুঝিয়ে দেয়া এমন প্রমাণ যার ভিত্তিতে হ্যরত ইউসুফের (আ) বিবেক তার ব্যক্তিসন্তান কাছ থেকে একথার স্থীরূপি আদায় করেছে যে, এ নারীর ভোগের আহবানে সাড়া দেয়া তার পক্ষে শোভনীয় নয়। এ প্রমাণটি কি ছিল? ইতিপূর্বে পিছনের বাক্যেই তা বলে দেয়া হয়েছে। অর্থাৎ সেখানে বলা হয়েছে : “আমার রব তো আমাকে ভালই মর্যাদা দিয়েছেন আর আমি এমন খারাপ কাজ করবো। এ ধরনের জালেমেরা কখনো কল্যাণ নাভ করতে পারে না।” এ অকাট্য যুক্তিই হ্যরত ইউসুফ আলাইহিস সালামকে সদ্যোন্নিত যৌবনকালের এ সংকট সঞ্চিক্ষণে পাপ কাজ থেকে বিরত রেখেছিল। তারপর বলা হলো, “ইউসুফও তার দিকে এগিয়ে যেতো যদি না তার রবের জ্ঞান প্রমাণ প্রত্যক্ষ করতো।” এ থেকে নবীগণের নিষ্পাপ হবার (ইস্মতে আবিয়া) তত্ত্বের অন্তরনিহিত সত্য পুরোপুরি সুস্পষ্ট হয়ে উঠে। নবীর নিষ্পাপ হবার মানে এ নয় যে, তাঁর গুনাহ, ভুল ও ত্রুটি করার ক্ষমতা ও সামর্থ ছিনিয়ে নেয়া হয়েছে, ফলে তাঁর দ্বারা গুনাহের কাজ সংঘটিত হতেই পারে না। বরং এর মানে হচ্ছে, নবী যদিও গুনাহ করার শক্তি রাখেন কিন্তু সমস্ত মানবিক গুণাবলী সম্পূর্ণ হওয়া এবং যাবতীয় মানবিক আবেগ, অনুভূতি, ইচ্ছা-প্রবণতা থাকা সত্ত্বেও তিনি এমন সদাচারী ও আগ্নাহভীত হয়ে থাকেন যে, জেনেবুকে কখনো গুনাহ করার ইচ্ছা করেন না। তাঁর বিবেকের অভ্যন্তরে আগ্নাহের এমন সব শক্তিশালী দলীল প্রমাণ তিনি রাখেন যেগুলোর মোকাবিলায় প্রবৃত্তির কামনা বাসনা কখনো সফলকাম হবার সুযোগ পায় না। আর যদি সজ্ঞানে তিনি কোন ত্রুটি করেই বসেন তাহলে মহান আগ্নাহ তখনই সুস্পষ্ট অহীর মাধ্যমে তা সংশোধন করে দেন। কারণ তাঁর পদখলেন শুধুমাত্র এক ব্যক্তির পদখলেন নয় বরং সমগ্র উম্মতের পদখলনের রূপ নেয়। তিনি সঠিক পথ থেকে এক চুল পরিমাণ সরে গেলে সারা দুনিয়া গোমরাহীর পথে মাইলের পর মাইল চলে যায়।

২৩. এ উক্তির দু'টি অর্থ হতে পারে। এক, তার রবের প্রমাণ দেখা ও গুনাহ থেকে রক্ষা পাওয়া আমার দেয়া সুযোগ ও পথপদর্শনের মাধ্যমেই সম্ভব হয়েছে। কেননা, আমি নিজের এ নির্বাচিত বান্দাটি থেকে অসংবৃতি ও অশ্লীলতা দূর করতে চাচ্ছিলাম। এর দ্বিতীয় অর্থ এও হতে পারে এবং এটি অত্যন্ত গভীর অর্থবোধক যে, ইউসুফের সাথে এই যে ব্যাপারটি ঘটে গেলো এটি আসলে তার প্রশিক্ষণ পর্বের একটি প্রয়োজনীয় পর্যায় ছিল। তাঁকে অসৎ প্রবণতা ও অশ্লীলতা মুক্ত করার এবং তাঁর আত্মিক পবিত্রতা ও পরিচ্ছন্নতাকে পূর্ণতার পর্যায়ে পৌছিয়ে দেবার জন্য আগ্নাহের নিয়ম অনুযায়ী অপরিহার্য ছিল যে, তাঁর সামনে গুনাহের এমনি একটি সংকটময় পরিস্থিতি আসুক এবং সেই পরীক্ষার সময় তিনি নিজের সমগ্র ইচ্ছাশক্তিকে তাকওয়া ও আগ্নাহভীতির পাল্লায় রেখে দিয়ে নিজের নফসের অসৎ প্রবণতাগুলোকে চিরকালের জন্য চূড়ান্তভাবে পরাজিত করুন। বিশেষ করে তদানীন্তন মিসরীয় সমাজে যে নেতৃত্বিক পরিবেশ বিরাজিত ছিল তা দৃষ্টি সমক্ষে রাখলে এ

وَأَسْتَبِقَا الْبَابَ وَقَدْتُ قَمِيصَهُ مِنْ دِيرٍ وَالْفِيَّا سِيلَ هَالَّدَ الْبَابَ  
 قَالَتْ مَا جَزَاءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءًا لَا إِنْ يَسْجُنَ أَوْعَذَ أَبَ الْيَمِّ<sup>১৪</sup>  
 قَالَ هِيَ رَأْوَدَتْنِي عَنْ نَفْسِي وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا إِنْ كَانَ  
 قَمِيصَهُ قَدِّ مِنْ قَبْلِ فَصَدَّقَتْ وَهُوَ مِنَ الْكُلِّ بِيَمِّ<sup>১৫</sup> وَإِنْ كَانَ  
 قَمِيصَهُ قَدِّ مِنْ دِيرٍ فَكَلَّ بَتْ وَهُوَ مِنَ الصُّلْقِيَنَ<sup>১৬</sup>

শেষ পর্যন্ত ইউসুফ ও সে আগেপিছে দরজার দিকে দৌড়ে গেলো এবং সে পেছন থেকে ইউসুফের জামা (টেনে ধরে) ছিড়ে ফেললো। উভয়েই দরজার ওপর তার স্বামীকে উপস্থিত পেলো। তাকে দেখতেই মহিলাটি বলতে লাগলো, “তোমার পরিবারের প্রতি যে অসৎ কামনা পোষণ করে তার কি শাস্তি হতে পারে? তাকে কারাগারে প্রেরণ করা অথবা কঠোর শাস্তি দেয়া ছাড়া আর কি শাস্তি দেয়া যেতে পারে?” ইউসুফ বললো, “সে—ই আমাকে ফাঁসাবার চেষ্টা করছিল!” “মহিলাটির নিজের পরিবারের একজন (পদ্ধতিগত) সাক্ষ দিল, ২৪ “যদি ইউসুফের জামা সামনের দিক থেকে হেঁড়া থাকে তাহলে মহিলাটি সত্য কথা বলেছে এবং সে মিথ্যাক আর যদি তার জামা পেছনের দিক থেকে হেঁড়া থাকে তাহলে মহিলাটি মিথ্যা কথা বলেছে এবং সে সত্যবাদী।” ২৫

বিশেষ প্রশিক্ষণ পদ্ধতি অবলম্বন করার গুরুত্ব ও প্রয়োজনীয়তা সহজেই উপলব্ধি করা যাবে। সামনের দিকে চতুর্থ রূক্ষতে এ পরিবেশের একটি সামান্যতম নমুনা দেখানো হয়েছে। এ থেকে অনুমান করা যাবে, তৎকালীন ‘সুসভ্য মিসরে’ সাধারণভাবে এবং বিশেষ করে সে দেশের উচ্চ শ্রেণীতে স্বাধীন যৌনচারিতা প্রায় বর্তমান যুগে পার্শ্বাত্মক দেশসমূহে এবং আমাদের দেশের ফিরিংগী প্রভাবিত সমাজের সমমানে অবস্থান করছিল। এ ধরনের বিকৃত রূচিসম্পন্ন লোকদের মধ্যে হ্যারত ইউসুফকে কাজ করতে হবে। এ কাজ করতে হবে একজন সাধারণ লোক হিসেবে নয় বরং দেশের শাসনকর্তা হিসেবে। এখন একথা সুন্পট যে, একজন সুন্দর ও সুন্দী গোলামের জন্য যেসব ভদ্র মহিলা নিজেদেরকে এভাবে বিলীন করে দিচ্ছিল তারা একজন যুবক বয়সের সুর্দ্ধন শাসনকর্তাকে পথচারী করার ও ফাঁদে ফেলার জন্য কত কী-ইন্না করতে পারতো। আগ্নাহ এরি পথ বক্ত করার জন্য এ পদ্ধতি অবলম্বন করেছেন যে, প্রথমেই এ পরীক্ষার মধ্য দিয়ে অগ্রসর করিয়ে হ্যারত ইউসুফকে পাকাপোক্ত করে দিয়েছেন তারপর অন্যদিকে মিসরীয় মহিলাদেরকেও তাঁর ব্যাপারে হতাশ করে দিয়ে তাদের সমস্ত ছলনা ও কারসাজির দরজা বক্ত করে দিয়েছেন।

فَلِمَا رَأَقْمِيصَهْ قَلِّ مِنْ دِبْرَ قَالَ إِنَّهُ مِنْ كَيْلِ كَنْ  
عَظِيمٌ ⑯ يُوسَفَ أَعْرِضْ عَنْ هَلَّ اسْتَغْفِرِي لِنَبِلِ كَنْ  
كَنْتِ مِنْ الْخَطِئِينَ ⑰

শ্বামী যখন দেখলো ইউসুফের জামা পেছনের দিক থেকে ছেঁড়া তখন সে বললো, “এসব তোমাদের মেয়েলোকদের ছলনা। সত্যিই বড়ই ভয়ানক তোমাদের ছলনা! হে ইউসুফ! এ ব্যাপারটি উপেক্ষা করো। আর হে নারী! তুমি নিজের অপরাধের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করো, তুমিই আসল অপরাধী।” ২৫ (ক)

২৪. এ ব্যাপারটি মনে হয় এভাবে ঘটে থাকবে যে, গৃহকর্তার সাথে সংশ্লিষ্ট মহিলার আত্মাদের মধ্য থেকে কোন ব্যক্তিও আসছিল। সে এ ঝাড়া শুনে হয়তো বলেছে : এরা দু'জনেই যখন পরম্পরের প্রতি দোষারোপ করছে এবং উপস্থিত ঘটনার কোন সাক্ষীও নেই তখন পরিবেশগত সাক্ষের সূত্র ধরে বিষয়টি সম্পর্কে এভাবে অনুসন্ধান চালানো যেতে পারে। কোন কোন বর্ণনায় বলা হয়েছে, একটি দুঃখপোষ্য শিশু এ সাক্ষ পেশ করেছিল। শিশুটি ঐ ঘরে দোলনায় শায়িত ছিল। আল্লাহ তাকে বাকশক্তি দান করে তার মুখ দিয়ে এ সাক্ষের কথা উচ্চারণ করিয়েছিলেন। কিন্তু এ বর্ণনাটি কোন নির্ভুল সনদের মাধ্যমে প্রমাণিত নয়। আর তাছাড়া এ ব্যাপারে অথবা মু'জিয়ার সাহায্য নেয়ার কোন প্রয়োজন অনুভূত হয় না। সাক্ষদাতা যে পরিবেশগত সাক্ষের দিকে দৃষ্টি আকর্ষণ করে তা ছিল যথাথেই যুক্তিসংগত ব্যাপার। এ সাক্ষের প্রতি দৃষ্টি দিলে এক মুহূর্তেই বুঝা যায় যে, এ ব্যক্তি অতীব বিচক্ষণ, সূক্ষ্মদর্শী ও ব্যাপকতর অভিজ্ঞতার অধিকারী ছিল। ঘটনার চিত্র তার সামনে এসে যেতেই সে তার গভীরে পৌছে গেছে। বিচিত্র নয় যে, উল্লেখিত ব্যক্তি কোন বিচারপতি বা যাজিষ্টেট হতে পারে। (উল্লেখ থাকে, মুফাস্সিরগণ দুঃখপোষ্য শিশুর সাক্ষদানের যে বর্ণনা উপস্থাপন করেছেন তা ইহুদী বর্ণনা থেকে গৃহীত হয়েছে। দেখুন, তালমূদের নির্বাচিত অংশ, পল ইসহাক হিরশুন, লঙ্গন ১৮৮০, ২৫৬ পৃষ্ঠা)

২৫. এর মানে হচ্ছে, ইউসুফের কাপড় যদি সামনের দিক থেকে ছেঁড়া থাকে তাহলে ইউসুফের পক্ষ থেকে উদ্যোগ গ্রহণ করা হয়েছিল এবং মহিলাটি নিজেকে বাঁচাবার জন্য ধন্তাধ্নিতে লিখ হয়েছিল, এটা হবে তার স্পষ্ট আলামত। কিন্তু যদি ইউসুফের কাপড় পেছনের দিক থেকে ছেঁড়া থাকে তাহলে স্পষ্ট বুঝতে হবে, মহিলাটি তার পেছনে লেগেছিল এবং ইউসুফ তার হাত থেকে রক্ষা পাবার জন্য প্রচেষ্টা চালাচ্ছিল। এ ছাড়াও আর একটি বাস্তব সাক্ষও এ সাক্ষের মধ্যে লুকিয়েছিল। সেটি হচ্ছে, এ সাক্ষী শুধুমাত্র ইউসুফ আলাইহিস সালামের কাপড়ের দিকে দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়েছে। এ থেকে একথা

পরিষ্কার হয়ে গেছে যে, মহিলাটির শরীরে বা পোশাকে আদতে বল প্রয়োগের কোন আলামতই ছিল না। অথচ যদি এটা বলাত্কারজনিত মামলা হতো তাহলে মহিলাটির শরীরে ও পোশাকে এর পরিষ্কার আলামত দেখা যেতো।

২৫(ক). বাইবেলে এ কাহিনীকে যে কদাকারণে চিত্রিত করা হয়েছে নিচের বর্ণনায় তা দেখা যেতে পারে :

“তখন সে যোসেফের বন্ধু ধরিয়া বলিল, আমার সহিত শয়ন কর ; কিন্তু যোসেফ তাহার হস্তে আপন বন্ধু ফেলিয়া রাখিয়া বাহিরে পলাইয়া গেলেন। তখন যোসেফ তাহার হস্তে বন্ধু ফেলিয়া রাখিয়া বাহিরে পলাইলেন দেখিয়া, সে নিজ ঘরের লোকদিগকে ডাকিয়া কইল, দেখ তিনি আমাদের সাথে ঠাট্টা করিতে একজন ইরায় পুরুষকে আনিয়াছেন, সে আমার সংগে শয়ন করিবার জন্য আমার নিকটে আসিয়াছিল, তাহাতে আমি চীৎকার করিয়া উঠিলাম, আমার চীৎকার শুনিয়া সে আমার নিকটে নিজ বন্ধুখানি ফেলিয়া বাহিরে পলাইয়া গেল। আর যে পর্যন্ত তাহার কর্তা ঘরে না আসিলেন, সে পর্যন্ত সেই স্ত্রীলোক তাঁহার বন্ধু আপনার কাছে রাখিয়া দিল।..... তাঁহার প্রভু যখন আপন স্ত্রীর একথা শুনিলেন যে, “তোমার দাস আমার প্রতি একপ ব্যবহার করিয়াছে”, তখন ক্রোধে প্রজ্জ্বলিত হইয়া উঠিলেন। অতএব যোসেফের প্রভু তাঁহাকে লইয়া কারাগারে রাখিলেন, যে স্থানে রাজার বন্দিগণ বন্ধ থাকিত।” (আদি পৃষ্ঠক ৩৯ঃ১২-২০)

এ অদ্ভুত বর্ণনার সংক্ষিপ্তসার হচ্ছে এই যে, হ্যরত ইউসুফ এমন ধরনের পোশাক পরেছিলেন যে, যুনাইখা তাতে হাত লাগাতেই সমস্ত পোশাকটাই খুলে তার হাতে এসে পড়লো। তারপর আরো মজার ব্যাপার হচ্ছে, হ্যরত ইউসুফ নিজে পোশাক তার কাছে রেখে দিয়ে একেবারে দিগ্ধর হয়ে ভাগলেন এবং তাঁর পোশাক (অর্থাৎ তাঁর অপরাধের অনৰ্থীকার্য প্রমাণ) ঐ মহিলার কাছে রয়ে গেলো। এরপরে হ্যরত ইউসুফের অপরাধী হ্বার ব্যাপারে কোন সন্দেহের অবকাশ থাকতে পারে কি?

এতো গেলো বাইবেলের বর্ণনা। অন্যদিকে তালমুদের বর্ণনা হচ্ছে, পোঁচিফর যখন তার স্ত্রীর মুখ থেকে এ অভিযোগ শুনলেন তখন তিনি ইউসুফকে খুব মারধর করালেন। তারপর তার বিরুদ্ধে আদালতে মামলা দায়ের করলেন। আদালতে কর্মকর্তারা হ্যরত ইউসুফের পোশাক পরীক্ষা করে রায় দিল, “দোষ মহিলাটির, কারণ কাপড় সামনের দিক থেকে নয় বরং পেছনের দিক থেকে ছেঁড়া।” কিন্তু যে কোন বুদ্ধিমান ব্যক্তি সামান্য চিন্তা করলেই একথাটি বুঝতে পারে যে, কুরআনের বর্ণনা তালমুদের বর্ণনা থেকে অনেক বেশী যুক্তিসংগত। একথা কেমন করে মেনে নেয়া যায় যে, এত বড় একজন মর্যাদাসম্পন্ন ব্যক্তি নিজের স্ত্রীর ওপর নিজের দাসের তথাকথিত ছড়াও হ্বার মামলাটি নিজেই আদালতে নিয়ে গেছেন? এটি কুরআন ও ইসরাইলী বর্ণনার মধ্যে পার্থক্যের একটি সুস্পষ্ট দৃষ্টান্ত। এ থেকে মুহাম্মদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এ কাহিনীটি বনী ইসরাইলদের থেকে শুনে বর্ণনা করেছেন বলে পঞ্চমী প্রাচ্যবিদরা যে অভিযোগ আনেন তার অন্তসারশূন্যতা সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে। সত্যি কথা হচ্ছে, কুরআন তাদের বর্ণনা সংশোধন করেছে এবং সঠিক সত্য ঘটনাটিই দুনিয়াবাসীর সামনে তুলে ধরেছে।

وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ أُمَّرَاتُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَتَهَا عَنْ نَفْسِهِ<sup>۱</sup>  
 قَلَ شَغْفَهَا حُبًّا إِنَّا لَنَرَبَّهَا فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ<sup>۲</sup> فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِ  
 أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مَتَّكًا وَأَتَتْ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِّنْهُنَّ  
 سِكِّينًا وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرَنَهُ وَقَطَعْنَ  
 أَيْدِيهِنَّ وَقَلَنَ حَاقَّ شَلَّ مَا هُنَّ أَبْشَرَ إِنَّ هَذِهِ الْأَمْلَكَ كَرِيمٌ<sup>۳</sup>  
 قَالَتِ فَلِكُنَ الَّذِي لَمْ تُنْتَنِي فِيهِ وَلَقَدْ رَأَوْدَتْهُ عَنْ نَفْسِهِ  
 فَأَسْتَعْصِمُ وَلَئِنْ لَّمْ يَفْعَلْ مَا أَمْرَهُ لَيُسْجِنَنَّ وَلَيُكُونَنَّ<sup>۴</sup>

### الصَّغِيرَيْنَ<sup>۵</sup>

#### ৪. রূক্ষ'

শহরের মেয়েরা পরম্পর বলাবলি করতে লাগলো।, “আয়ীয়ের স্ত্রী তার যুবক গোলামের পেছনে পড়ে আছে, প্রেম তাকে উন্নাদ করে দিয়েছে। আমাদের মতে সে পরিকার ভুল করে যাচ্ছে।” সে যখন তাদের এ শঠতাপূর্ণ কথা শুনলো তখন তাদেরকে ডেকে পাঠালো। তাদের জন্য হেলান দিয়ে বসার মজলিসের আয়োজন করলো।<sup>২৬</sup> খাওয়ার বৈঠকে তাদের সবার সামনে একটি করে ছুরি রাখলো। (তারপর ঠিক সেই মুহূর্তে যখন তারা ফল কেটে কেটে খাচ্ছিল) সে ইউসুফকে তাদের সামনে বের হয়ে আসার ইশারা করলো। যখন এই মেয়েদের দৃষ্টি তার ওপর পড়লো, তারা বিশ্বয়ে অভিভূত হয়ে গেলো। এবং নিজেদের হাত কেটে ফেললো। তারা বললো, “আল্লাহর কী অপার মহিমা! এতো মানুষ নয়, এতো এক মহিমাবিত ফেরেশ্তা।” আয়ীয়ের স্ত্রী বললো, “দেখলে তো! এ হলো সেই ব্যক্তি যার ব্যাপারে তোমরা আমার বিরুদ্ধে নিন্দাবাদ করতে। অবশ্যই আমি তাকে প্ররোচিত করার চেষ্টা করেছিলাম কিন্তু সে নিজেকে রক্ষা করেছে। যদি সে আমার কথা না মেনে নেয় তাহলে কারারুদ্ধ হবে এবং নিদারণভাবে লাভিত ও অপমানিত হবে।”<sup>২৭</sup>

২৬. অর্থাৎ এমন মজলিস যে মজলিসে মেহমানদের হেলান দিয়ে বসার জন্য বালিশ সাজানো ছিল। মিসরের প্রাচীন ধর্মসাবশেষ ও প্রত্নতাত্ত্বিক আবিষ্কার থেকেও এর সত্যতার

قَالَ رَبِّ السِّجْنِ أَحَبُّ إِلَيْهِ مَا يَلْعَنِي إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصِرِّفْ  
عَنِي كَيْلَ هُنَّ أَصْبَحُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِّنَ الْجَاهِلِينَ ۝ فَاسْتَجَابَ  
لَهُ رَبُّهُ فَصَرَّفَ عَنْهُ كَيْلَ هُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ۝

ইউসুফ বললো, “হে আমার রব! এরা আমাকে দিয়ে যে কাজ করাতে চাহে তার চাইতে কারাগারই আমার কাছে প্রিয়। আর যদি তুমি এদের চক্রান্ত থেকে আমাকে না বাঁচাও তাহলে আমি এদের ফৌদে আটকে যাবো এবং অজ্ঞদের অন্তরভুক্ত হবো।”<sup>১৮</sup> — তার রব তার দোয়া করুল করলেন এবং তাদের অপকোশল থেকে তাকে রক্ষা করলেন।<sup>১৯</sup> অবশ্যি তিনি সবার কথা শোনেন এবং সবকিছু জানেন।

প্রমাণ পাওয়া গেছে। দেখা গেছে তাদের মজলিসে মহফিলে বালিশের ব্যাপক ব্যবহার ছিল।

বাইবেলে এ ভোজসভার কোন উল্লেখ নেই। তবে তালমূদে এ ঘটনাটি বর্ণিত হয়েছে। কিন্তু তার বর্ণনাধারা কুরআন থেকে সম্পূর্ণ আলাদা। কুরআনের বর্ণনায় যে জীবন জোয়ার, যে প্রাণশক্তি, স্বাভাবিকতা ও উন্নত নৈতিকতার প্রমাণ পাওয়া যায় তালমূদে তার সামান্যতম স্পর্শও নেই।

২৭. এ থেকে তদানীন্তন মিসরের উচ্চ ও অভিজাত সমাজে নৈতিকতার অবস্থা কোথায় গিয়ে ঠেকেছিল তা অনুমান করা যায়। একথা সুস্পষ্ট, আযীয়ের স্ত্রী যেসব মহিলাকে দাওয়াত দিয়েছিল তারা নিচ্যাই নগরের আয়ীর-উমরাহ ও বড় বড় সরকারী কর্মকর্তাদের বেগমরাই ছিল। এসব উচ্চ মর্যাদা সম্পন্ন ভদ্র মহিলার সামনে সে নিজের প্রিয় যুবককে পেশ করলো। তার সুদর্শন যৌবনোঙ্গির দেহ সুষমা দেখিয়ে সে তাদের কাছ থেকে এ স্বীকৃতি আদায় করতে চাইলো যে, এমন সুন্দর যুবকের জন্য যদি আমি পাগল না হয়ে যাই তাহলে আর কী হবো। তারপর এসব পদস্থ ব্যক্তিবর্গের স্ত্রী-কন্যারা নিজেদের কাজের মাধ্যমে যেন একথার সত্যতা প্রমাণ করলো যে, সত্যিই এ ধরনের অবস্থায় তাদের প্রত্যেকেই ঠিক তাই করতো যা আযীয়ের স্ত্রী করেছে। আবার অভিজাত মহিলাদের এ তরা মজলিসে মেজবান সাহেবা প্রকাশ্যে এ সংকৰণ ঘোষণা করতে একটুও লজ্জা অনুভব করলো না যে, যদি এ সুন্দর যুবক তার কামনার ক্রীড়নক হতে রায় না হয় তাহলে সে তাকে কারাগারে পাঠিয়ে দেবে। এ সবকিছুই একথা প্রমাণ করে যে, ইউরোপ ও আমেরিকা এবং তাদের প্রাচ্যদেশীয় অঙ্ক অনুসারীরা আজ যে নারী স্বাধীনতা এবং নারীদের অবাধ বিচরণ ও মেলামেশাকে বিংশ শতাব্দীর প্রগতিশীলতার অবদান মনে করে থাকে তা আসলে কোন নতুন জিনিস নয়, অনেক পূর্বান্ত, প্রাচীন জিনিস। অতি প্রাচীনকালে দাকিয়ানুসের শাসনের বিশেষ বিশেষ আগে মিসরে ঠিক একই রকম শানশওকতের সাথে এর প্রচলন ছিল যেমন আজকের এ “প্রগতিশীলতার” যুগে আছে।

২৮. সে সময় হয়রত ইউসুফ যেসব অবস্থার সম্মুখীন হয়েছিলেন এ আয়াতগুলো আমাদের সামনে তার একটি অদ্ভুত চিত্র তুলে ধরেছে। উনিশ বিশ বছরের একটি সুন্দর যুবক। বেদুইন জীবনের উদামতায় লালিত বলিষ্ঠ ও সুস্থাম দেহী। আত্মায়-স্বজন থেকে বিছির প্রবাস জীবন, দেশাস্তর ও বলপূর্বক দাসত্বের পর্যায় অভিক্রম করার পর ডায় তাকে দুনিয়ার বৃহত্তম সুসভ্য রাষ্ট্রের রাজধানীতে একজন উচ্চ রাষ্ট্রীয় পদমর্যাদাসম্পর্ণ ব্যক্তির বাড়িতে টেনে এনেছে। এখানে এ বাড়ির যে বেগম সাহেবার সাথে সকাল বিকাল তাকে উঠাবসা করতে হয় সে—ই প্রথমে তার পেছনে দাগে। তারপর তার সৌন্দর্যের আলোচনা ছড়িয়ে পড়ে সমগ্র রাষ্ট্রে। সারা শহরের অভিজাত পরিবারের মেয়েরা তার প্রেমে হাবড়ুবু যেতে থাকে। এখন তার চতুর্দিকে সর্বত্র সবসময় শত শত সুন্দর জাল বিছানো থাকে তাকে আটকাবার জন্য। তার ভাবাবেগকে উসকিয়ে দেবার এবং তার ধার্মিকতাকে তেজে টুকরো টুকরো করার জন্য সব ধরনের কৌশল ও ফন্দি আঁটা হতে থাকে। তিনি যেদিকে যান সেদিকেই দেখতে পান পাপ তার সমস্ত চাকচিক্য ও মোহনীয়তা নিয়ে দরজা উন্মুক্ত করে তাঁর অপেক্ষায় দাঁড়িয়ে আছে। অনেকে অসৎ ও অশালীন কার্যকলাপ করার জন্য সুযোগ খুঁজতে থাকে। কিন্তু এখানে সুযোগই তাকে খুঁজে ফিরছে এবং সবসময় ওঁৎ পেতে আছে যখনই তার মনে অসৎকাজের প্রতি সামান্যতম ঝৌকপ্রবণতা দেখা দেবে তখনই সে তার সামনে নিজেকে পেশ করে দেবে। দিনরাত চবিশ ঘন্টা তিনি এক মহা আতঙ্কের মধ্যে জীবন যাপন করছেন। কখনো মাত্র এক লহমার জন্য যদি তাঁর ইচ্ছা ও সহকর্মের বাঁধন সামান্যতম চিলে হয়ে যায় তাহলে পাপের যে অসংখ্য দরজা তার অপেক্ষায় হরহামেশা খোলা আছে তার যে কোন একটির মধ্য দিয়ে তিনি ভেতরে পবেশ করে যেতে পারেন। এ অবস্থায় এ আল্লাহ বিশাসী যুবক যে সাফল্যের সাথে এসব শয়তানী প্ররোচনার ঘোকাবিলা করেছেন তা এমনিতেই কম প্রশংসনীয় নয়। কিন্তু এ সর্বোচ্চ মানের আত্মসংযমের পরিচয় দেয়ার পর আত্মপলঞ্চি ও চিন্তার বিশুদ্ধতারও তিনি চরম পরাকার্ষ্টা দেখিয়েছেন। এমন নজীরবিহীন পরহেজগারীর দৃষ্টান্ত স্থাপনের পরও তাঁর মনে কখনো এ মর্মে অহমিকা জাগেনি যে, “বাহ, কত মজবুত আমার চরিত্র। এতো সুন্দরী ও যুবতী মেয়েরা আমার প্রেমে পাগলপারা কিন্তু এরপরও আমার পদস্থলন হয়নি।” এবং এর পরিবর্তে তিনি নিজের মানবিক দুর্বলতার কথা চিন্তা করে ভয়ে কেপে উঠেছেন এবং অত্যন্ত দীনতার সাথে আল্লাহর কাছে সাহায্যের জন্য আবেদন জানিয়ে বলেছেন, হে আমার রব! আমি একজন দুর্বল মানুষ। এ অসংখ্য অগণিত প্ররোচনার ঘোকাবিলা করার শক্তি আমার কোথায়! তুমি আমাকে সহায়তা দান করো এবং আমাকে বাঁচাও। আমি তব করছি আমার পা পিছলে না যায়—আসলে এটি হয়রত ইউসুফ আলাইহিস সালামের নৈতিক প্রশিক্ষণের একটি গুরুত্বপূর্ণ ও সংকটময় অধ্যায় ছিল। বিষন্ততা, আমানতদারী, চারিত্রিক নিষ্কল্পতা, সত্যনিষ্ঠা, অকপটতা, সংযম ও চিন্তার তারসাম্যের অসাধারণ গুণবলী এ পর্যন্ত তাঁর মধ্যে সুন্দর ছিল এবং এ সম্পর্কে তিনি নিজেও বেখবর ছিলেন। এ কঠোর পরীক্ষার যুগে এ গুণগুলো সবই তাঁর মধ্যে বিকশিত হয়ে উঠলো। এগুলো পূর্ণ শক্তিতে কাজ় করতে থাকলো। তিনি নিজেও জানতে পারলেন তাঁর মধ্যে কোন কোন শক্তি আছে এবং তাদেরকে তিনি কোন কোন কাজে লাগাতে পারেন।

## نُسْرَبَدَ الْمَرِّ مِنْ بَعْلِ مَارَأَوَا الْأَيْتِ لَيْسَ جَنْهَتِي حِمِّيٌّ

তারপর তারা মনে করলো একটি নিদিষ্ট সময়ের জন্য তাকে কারারম্বন করতে হবে, অথচ তারা (তার নিকলুষতা এবং নিজেদের স্তুদের অসতিপন্নার) সুস্পষ্ট নির্দশনাবলী দেখে নিয়েছিল।<sup>৩০</sup>

২৯. রক্ষা করা এ অর্থে যে, ইউসুফ আলাইহিস সালামের স্ফুরিত্বকে এমন শক্তিমন্ত্র ও দৃঢ়তা দান করা হয় যার ফলে তার মোকাবিলায় সংশ্লিষ্ট নারী সমাজের সমস্ত অপকৌশলই ব্যর্থ হয়ে গেছে। তাছাড়া এ অর্থেও রক্ষা করা যে, আগ্নাহর ইচ্ছায় কারাগারের দরজা তাঁর জন্য খুলে দেয়া হয়।

৩০. এভাবে হয়রত ইউসুফকে কারাগারে নিষ্কেপ করা আসলে তাঁর নৈতিক বিজয় এবং মিসরের সমগ্র অভিজ্ঞাত ও শাসক সমাজের চূড়ান্ত নৈতিক পরাজয়ের ঘোষণা ছিল। হয়রত ইউসুফ তখন কোন অজ্ঞানায়া ও অপরিচিত লোক ছিলেন না। সারাদেশে এবং কমপক্ষে তো রাজধানী নগরীতে বিশেষ ও সাধারণ সব মহলেই তিনি পরিচিতি পাত করেছিলেন। যে ব্যক্তির আকর্ষণীয় ব্যক্তিত্বের প্রতি দু'-একটি নয়, অধিকাংশ অভিজ্ঞাত পরিবারের মহিলারা প্রণয়সন্তু এবং যার মনমাতানো ও চোখ ধীধানো সৌন্দর্যের তীব্র আকর্ষণে নিজেদের দাপ্তর্য জীবন ধ্রংস হতে দেখে মিসরের শাসকরা তাকে কারাগারে নিষ্কেপ করেই নিজেদের ঘর-দোর সামলাবার ব্যবস্থা করেছিল। এহেন ব্যক্তিত্ব কখনো লোকচক্ষুর অঙ্গরালে সুক্ষিয়ে থাকতে পারে না, একথা সহজেই অনুমান করা যায়। নিচয়ই প্রতি ঘরে তাঁর কথা আলোচিত হতো। সাধারণতাবেও লোকেরা নিচয়ই তাঁর অসাধারণ উরত, শক্তিশালী ও পবিত্র চরিত্রের কথা জেনে নিয়েছিল। তারা জেনেছিল, এ ব্যক্তিকে তার কোন অপরাধের কারণে কারাগারে পাঠানো হয়নি বরং মিসরের অভিজ্ঞাত লোকদের জন্য নিজেদের স্তু-কন্যাদেরকে নিয়ন্ত্রণের মধ্যে রাখার পরিবর্তে এ নিরপরাধকে কারাগারে পাঠানো সহজ ছিল বলেই তাকে কারাগারে পাঠানো হয়েছে।

এ থেকে একথাও জানা গেলো, কোন ব্যক্তিকে ইনসাফের শর্ত অনুমায়ী আদালতে অপরাধী প্রমাণ না করেই খেয়াল্যুশীমত গ্রেফতার করে কারাগারে পাঠিয়ে দেয়া বেঁচমান শাসকদের পুরাতন রীতি। এ ব্যাপারেও আজকের শয়তানরা চার হাজার বছর আগের শয়তানদের থেকে খুব বেশী ভিন্নতর নয়। ফারাক কেবল এতটুকুই, তারা “গণতন্ত্রের” নাম নিত না আর এরা নিজেদের কার্যকলাপের সাথে গণতন্ত্রের নাম নেয়। তারা কোন আইন ছাড়াই বেআইনী কার্যকলাপ করতো। আর এরা প্রত্যেকটি অবৈধ অন্যায় কাজের জন্য প্রথমে একটি “আইন” তৈরী করে নেয়। তারা পরিকারভাবে নিজেদের স্বার্থ উদ্ধারের জন্য মানুষের ওপর জুনুম অত্যাচার করতো আর এরা যার ওপর জুনুম নির্যাতন চালায় তার সম্পর্কে দুনিয়াবাসীকে বুঝাবার চেষ্টা করে যে, তার কারণে তার নিজের নয় বরং দেশ ও জাতির জন্য আশংকা দেখা দিয়েছিল। মোটকথা, তারা শুধু জালেম ছিল কিন্তু এরা সেই সাথে মিথ্যাক এবং নির্জঙ্গও।

وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَيْنِ ۖ قَالَ أَهْلُهُمَا إِنِّي أَرِنِي أَعْصِرْ خَمْرًا  
وَقَالَ الْأَخْرَى إِنِّي أَحِيلُ فَوْقَ رَأْسِي خَبْرًا تَكُلُّ الطِّيرَ مِنْهُ  
نِيَّئَنَا بِتَأْوِيلِهِ ۚ إِنَّا نَرِيكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ۗ قَالَ لَا يَا تِيكَمَا طَعَامٌ  
تَرْزِقِنِهِ إِلَّا نَبَاتَكُمَا بِتَأْوِيلِهِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيكُمَا ذِلِّكَمَا مِمَّا عَلِمْنِي  
رَبِّي ۝ إِنِّي تَرَكْتُ مِلَةً قَوْلًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ  
كُفَّارٌ ۗ وَاتَّبَعْتُ مِلَةً أَبَاءِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ  
مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ۖ ذَلِّكَ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ عَلَيْنَا  
وَعَلَى النَّاسِ وَلِكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ۗ

## ৫ রূক্ষ

কারাগারে<sup>৩১</sup> তার সাথে আরো দু'টি ভৃত্যও প্রবেশ করলো।<sup>৩২</sup> একদিন তাদের একজন তাকে বললো, “আমি স্বপ্নে দেখেছি আমি মদ তৈরী করছি।” অন্যজন বললো, “আমি দেখলাম আমার মাথায় রুটি রাখা আছে এবং পাখিরা তা খাচ্ছে।” তারা উভয়ে বললো, “আমাদের এর তা’বীর বলে দিন। আমরা আপনাকে সৎকর্মশীল হিসেবে পেয়েছি।<sup>৩৩</sup> ইউসুফ বললো :

“এখানে তোমরা যে খাবার পাও তা আসার আগেই আমি তোমাদের এ স্বপ্নগুলোর অর্থ বলে দেবো। আমার রব আমাকে যা দান করেছেন এ জ্ঞান তারই অন্তরভুক্ত। আসল ব্যাপার হচ্ছে, যারা আল্লাহর প্রতি ঈমান আনে না এবং আখেরাত অঙ্গীকার করে তাদের পথ পরিহার করে আমি আমার পিতৃপুরূষ ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াকুবের পথ অবলম্বন করেছি। আল্লাহর সাথে কাউকে শরীক করা আমাদের কাজ নয়। আসলে এটা আমাদের এবং সমগ্র মানব জাতির প্রতি আল্লাহর অনুগ্রহ (যে, তিনি আমাদের তাঁর ছাড়া আর কারোর বান্দা হিসেবে তৈরী করেননি) কিন্তু অধিকাংশ লোক কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে না।

৩১. হয়রত ইউসুফকে যখন কারাগারে পাঠানো হয়েছিল তখন সভ্যত তাঁর বয়স বিশ একশ বছরের বেশী ছিল না। তালমূদে বলা হয়েছে, কারাগার থেকে মুক্তি পেয়ে যখন

يَصَاحِبِ السِّجْنِ إِأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرًا إِلَهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ  
 مَا تَعْبُدُ مَنْ مِنْ دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمِيتُهَا أَنْتَ وَآباؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ  
 اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَنٍ إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرُ الْأَعْبُدُ وَإِلَّا إِيَاهُ  
 ذَلِكَ الِّيْنَ الْقَيْمَرُ وَلِكَيْنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ

④

হে জেলখানার সাথীরা! তোমরা নিজেরাই ভেবে দেখো, তিনি তিনি বহু সংখ্যক রব ভালো, না এক আল্লাহ, যিনি সবার ওপর বিজয়ী।”

তাঁকে বাদ দিয়ে তোমরা যাদের বন্দেগী করছো তারা শুধুমাত্র কতকগুলো নাম ছাড়া আর কিছুই নয়, যে নামগুলো তোমরা ও তোমাদের পিতৃ-পুরুষরা রেখেছো, আল্লাহ এগুলোর পক্ষে কোন প্রমাণ পাঠাননি। শাসন কর্তৃত আল্লাহ ছাড়া আর কারোর নেই। তাঁর হকুম—তোমরা তাঁর ছাড়া আর কারোর বন্দেগী করবে না। এটিই সরল সঠিক জীবন পদ্ধতি, কিন্তু অধিকাংশ লোক জানে না।

তিনি মিসরের শাসনকর্তা হন তখন তাঁর বয়স ছিল তিরিশ বছর। এদিকে কুরআন বলছে, কারাগারে তিনি **بَضْع سنين** অর্থাৎ কয়েক বছর কাটান। **بَضْع شهور** আরবী ভাষায় ১০ পর্যন্ত সংখ্যার জন্য বলা হয়ে থাকে।

৩২. হ্যরত ইউসুফের সাথে এই যে দুজন গোলাম কারাগারে প্রবেশ করেছিল তাদের সম্পর্কে বাইবেলের বর্ণনা হচ্ছে, তাদের একজন ছিল মিসরের বাদশাহর মদ পরিবেশকদের সরদার এবং দ্বিতীয়জন রাজকীয় রুটি প্রস্তুতকারকদের অফিসার। তালমূদের বর্ণনা মতে, মিসরের বাদশাহ তাদের এ অপরাধে কারাগারে পাঠিয়েছিলেন যে, একবার এক দাওয়াতের মজলিসে পরিবেশিত রুটি একটু বিস্বাদ লেগেছিল এবং একটি মদের পাত্রে পাওয়া গিয়েছিল যাছি।

৩৩. কারাগারে হ্যরত ইউসুফকে কোন দৃষ্টিতে দেখা হতো এ থেকে তা আন্দোজ করা যেতে পারে। ওপরে যেসব ঘটনার কথা আলোচনা করা হয়েছে সেগুলো সামনে রাখলে ব্যাপারটা আর মোটেই বিশ্বাস মনে হয় না যে, এ কয়েদী দুজন হ্যরত ইউসুফের কাছেই—বা এসে স্বপ্নের ব্যাখ্যা জিজেস করলো কেন এবং তাঁকে “আমরা আপনাকে সদাচারী হিসেবে পেয়েছি” বলে শান্তার্থ পেশ করলো কেন। জেলখানার ভেতরে বাইরে সবাই জানতো, এ ব্যক্তি কোন অপরাধী নয়, বরং একজন অত্যন্ত সদাচারী পুরুষ। কঠিনতম পরীক্ষায় তিনি নিজের আল্লাহভীতি ও আল্লাহর হকুম মেনে চলার প্রমাণ পেশ করেছেন। আজ সারাদেশে তাঁর চেয়ে বেশী সত্যব্যক্তি আর কেউ নেই। এমনকি দেশের ধর্মীয় নেতাদের মধ্যেও তাঁর যতো লোক একজনও নেই। এ কারণে শুধু কয়েদীরাই

يَصْلَحِي السِّجْنَ أَمَا أَهْلَ كَمَافِسَقِي رَبِّهِ خَمْرًا وَأَمَا الْأُخْرَ فَيَصْلَبُ  
 فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ قُضِيَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِينِ ⑤ وَقَالَ  
 لِلَّذِي ظَنَ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا ذَكَرْنِي عِنْدَ رِيلَكَ زَفَانِسَهُ الشَّيْطَنُ  
 ذَكَرْرِبِهِ فَلَبِثَ فِي السِّجْنِ بِضَعْ سِنِينِ ⑥

হে জেলখানার সাথীরা! তোমাদের স্বপ্নের তা'বীর হচ্ছে, তোমাদের একজন তার নিজের প্রভুকে (মিসর রাজ) মদ পান করাবে আর দ্বিতীয় জনকে শূলবিন্দু করা হবে এবং পাখি তার মাথা ছিঁড়ে ছিঁড়ে থাবে। তোমরা যে কথা জিজেস করছিলে তার ফায়সালা হয়ে গেছে।<sup>৩৪</sup>

আবার তাদের মধ্য থেকে যার সম্পর্কে ধারণা ছিল যে, সে মুক্তি পাবে ইউসুফ তাকে বললো : “তোমার প্রভুকে (মিসরের বাদশাহ) আমার কথা বলো।” কিন্তু শয়তান তাকে এমন গাফেল করে দিল যে, সে তার প্রভুকে (মিসরের বাদশাহ) তার কথা বলতে ভুলে গেলো। ফলে ইউসুফ কয়েক বছর কারাগারে পড়ে রাইলো।<sup>৩৫</sup>

তাকে ভক্তি ও শন্দার চোখে দেখতো না বরং কয়েদখানার পরিচালকবৃন্দ এবং কর্মচারীরাও তাঁর ভক্তদলে শামিল হয়ে গিয়েছিল। বাইবেলে বলা হয়েছে : “কারারক্ষক কারাস্থিত সমস্ত বন্দির ভার যোসেফের হস্তে সমর্পণ করিলেন এবং তথাকার লোকদের সমস্ত কর্ম যোসেফের আঙ্গা অনুসারে চলিতে লাগিল। কারারক্ষক তাঁহার হস্তগত কোন বিষয়ে দৃষ্টিপাত করিতেন না।” (আদি পৃষ্ঠক ৩৯ঃ ২২, ২৩)

৩৪. এখানে যে কাহিনীটি বর্ণনা করা হয়েছে এ ভাষণটি হচ্ছে তার প্রাণ। এটি কুরআনেরও তাওহীদ সম্পর্কিত সর্বোন্ম ভাষণগুলোর অন্যতম। কিন্তু বাইবেল ও তালমূদে কোথাও এ সম্পর্কে সামান্য ইঁধিতও নেই। সেখানে হ্যরত ইউসুফকে নিছক একজন জ্ঞানী ও আগ্নাহভীরুল লোক হিসেবেই পেশ করা হয়েছে। কিন্তু কুরআন কেবল তাঁর চরিত্রের এ দিকগুলোকে বাইবেল ও তালমূদের চাইতে বেশী উজ্জ্বল করে পেশ করেছে তাই নয় বরং এ ছাড়াও আমাদেরও একথা জানায় যে, হ্যরত ইউসুফের নিজের একটি নবুওয়াত মিশন ছিল এবং তাঁর দাওয়াত ও তাবলীগের কাজ তিনি কারাগারেই শুরু করে দিয়েছিলেন।

এ ভাষণটির উপর শুধুমাত্র সাদামাটাভাবে চোখ বুলিয়ে চলে যাওয়া যাবে, এমন পর্যায়ের ভাষণ এটি নয়। এর এমন অনেকগুলো দিক আছে যেগুলোর প্রতি দৃষ্টি দেয়া এবং যেগুলো সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করার প্রয়োজন আছে :

এক : এ প্রথম আমরা দেখছি হ্যরত ইউসুফ (আ) আগ্নাহের সত্য দীনের প্রচার করছেন। এর আগে তাঁর জীবন কাহিনীর যে অংশ কুরআন পেশ করেছে তাতে কেবলমাত্র

তাঁর উন্নত নৈতিক চরিত্রের বিভিন্ন বৈশিষ্ট বিভিন্ন পর্যায়ে বিকশিত হয়েছে। কিন্তু তাবলীগ বা প্রচারের কোন আভাস সেখানে পাওয়া যায় না। এ থেকে প্রমাণ হয়, প্রথম পর্যায়গুলো ছিল নিছক প্রস্তুতি ও প্রশিক্ষণগুলক। নবুওয়াতের কাজ কার্যত এ কারাগার পর্যায়ে তাঁকে সোপর্দ করা হয় এবং নবী হিসেবে এটি তাঁর প্রথম দাওয়াতী ভাষণ।

দুইঃ এ প্রথম তিনি লোকদের সামনে নিজের আসল পরিচয় প্রকাশ করেন। এর আগে আমরা দেখেছি তিনি যেসব অবস্থার সম্মুখীন হয়েছেন অত্যন্ত ধৈর্য ও কৃতজ্ঞতার সাথে সেগুলো গ্রহণ করতে থেকেছেন। যখন কাফেলার লোকেরা তাঁকে ধরে গোলাম বানালো, যখন তিনি মিসরে আনীত হলেন, যখন তাঁকে মিসরের আবীয়ের হাতে বিক্রি করা হলো, যখন তাঁকে কারাগারে পাঠানো হলো, এর মধ্যে কোন এক সময়েও তিনি একথা বলেননি যে, তিনি ইবরাহীম ও ইসহাক আলাইহিমাস সালামের পৌত্র এবং ইয়াকুব আলাইহিস সালামের ছেলে। তাঁর বাপ ও দাদা কেউ অপরিচিত ছিলেন না। কাফেলার লোকেরা, মাদয়ানবাসী হোক বা ইসমাইলী উভয়েই তাদের পরিবারের সাথে নিকট সম্পর্ক ছিল। মিসরবাসীরাও তো কমপক্ষে হ্যরত ইবরাহীম সম্পর্কে বেখবর ছিল না। (বরং হ্যরত ইউসুফ যেতাবে তাঁদের এবং হ্যরত ইয়াকুব ও ইসহাকের কথা বলেছেন তাতে অনুমান করা যায় এ তিনজন মনীষীর খ্যাতি মিসরে পৌছে গিয়েছিল।) কিন্তু হ্যরত ইউসুফ (আ) বিগত চার পাঁচ বছর ধরে যেসব অবস্থার সম্মুখীন হতে থেকেছেন তা থেকে রক্ষা পাওয়ার জন্য কখনো নিজের বাপ-দাদাদের নাম নেননি। সম্ভবত তিনি নিজেও জানতেন, আশ্রাহ তাঁকে যা কিন্তু বানাতে চান সে জন্য তাঁকে এসব অবস্থার মধ্য দিয়ে এগিয়ে যেতে হবে। কিন্তু এখন শুধুমাত্র নিজের দাওয়াত ও তাবলীগের খাতিরে তিনি এ সত্যটি সামনে তুলে ধরলেন যে, তিনি কোন নতুন ও অভিনব দীন পেশ করছেন না বরং তাওহীদ প্রচারের এমন একটি বিশ্বজনীন আদোলনের সাথে তাঁর সম্পর্ক রয়েছে যার নেতা হচ্ছেন ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াকুব আলাইহিমুস সালাম। তাঁর এমনটি করা এ জন্য জরুরী ছিল যে, সত্য দীনের আহবায়ক কখনো “আমি একটি নতুন কথা বলছি যা এর আগে কেউ বলেনি” এ ধরনের দাবীর মাধ্যমে তাঁর দাওয়াতের কাজ শুরু করেন না। বরং প্রথম পদক্ষেপেই তিনি একথা পরিকার করে বলে দেন যে, তিনি একটি চিরস্মন ও চিরস্থায়ী সত্যের দিকে আহবান জানাচ্ছেন, যা ইতিপূর্বে সবসময়ই সকল সত্যপূর্ণ পেশ করে এসেছেন।

তিনঃ তারপর ইউসুফ আলাইহিস সালাম নিজের বক্তব্য পেশ করার জন্য যেতাবে সুযোগ সৃষ্টি করেছেন তা থেকে আমরা প্রচার কৌশলের ব্যাপারে একটা গুরুত্বপূর্ণ শিক্ষা লাভ করি। দু’জন লোক তাদের স্বপ্ন বর্ণনা করছে। তারা নিজেদের ভক্তি ও শুন্ধার কথা প্রকাশ করে তার তা’বীর জিজ্ঞেস করছে। জবাবে তিনি বলছেন, তা’বীর তো আমি অবশ্যি বলবো কিন্তু তার আগে শুনে রাখো, যে জ্ঞানের মাধ্যমে আমি তোমাদের স্বপ্নের ব্যাখ্যা দেবো তার উৎস কি? এভাবে তাদের কথার মধ্য থেকে নিজের কথা বলার সুযোগ সৃষ্টি করে তিনি তাদের সামনে নিজের দীন পেশ করতে থাকেন। এ থেকে এ শিক্ষা পাওয়া যায় যে, কোন ব্যক্তি যদি সত্য প্রচারের ফিকিরে লেগে যায় এবং সে সূক্ষ্ম বুদ্ধিবৃত্তিরও অধিকারী হয় তাহলে কেমন চমৎকারভাবে আলোচনার মোড় নিজের দিকে ফিরিয়ে নিতে পারে। যে ব্যক্তি দাওয়াত দেবার ধার্দায় থাকে না তার সামনে সুযোগের পর সুযোগ।

আসতে থাকে কিন্তু কোন সুযোগেই সে নিজের কথা পেশ করার প্রয়োজন অনুভব করেন। কিন্তু যার এ ধান্দা থাকে, সে সুযোগের জন্য ওৎ পেতে বসে থাকে এবং সুযোগ পাওয়ার সাথে সাথেই নিজের কাজ শুরু করে দেয়। তবে বিচক্ষণ ও জ্ঞানী প্রচারকের সুযোগ সঞ্চাল এবং নির্বোধ ও অবিবেচক প্রচারকের সুযোগ সঞ্চালনের মধ্যে অনেক পার্থক্য রয়েছে। নির্বোধ প্রচারক পরিবেশ-পরিস্থিতির প্রতি দৃষ্টি না রেখে লোকদের কানে জোরপূর্বক নিজের দাওয়াত ঠেসে দেবার চেষ্টা করে তারপর অনর্থক তর্কবিতর্ক ও বাক-বিতঙ্গায় জড়িয়ে পড়ে তাদের মনে নিজের দাওয়াতের প্রতি উল্টো বিরতির সৃষ্টি করে।

চারঃ লোকদের সামনে দীনের দাওয়াত পেশ করার সঠিক পদ্ধতি কি, একথাও এখান থেকে জানা যেতে পারে। হয়রত ইউসুফ (আ) সুযোগ পেতেই ইসলামের বিস্তারিত বিধান ও নীতিগুলো পেশ করতে শুরু করেননি। বরং শ্রোতাদের সামনে দীনের এমন একটি সূচনা বিন্দু তুলে ধরেন যেখান থেকে সত্যপন্থী ও মিথ্যাপন্থীদের পথ পরম্পর থেকে আলাদা হয়ে গেছে। অর্থাৎ তাওহীদ ও শিরকের পার্থক্য তুলে ধরেছেন। আবার এ পার্থক্যকে এমন যুক্তিসংগত পদ্ধতিতে সুস্পষ্ট করেছেন যার ফলে সাধারণ বিবেক বৃদ্ধি সম্পন্ন যে কোন ব্যক্তিই তা অনুভব না করে পারেন না। বিশেষ করে সে সময় যাদেরকে সংশোধন করে তিনি একথা বলছিলেন তাদের মন-মস্তিষ্কে তীরের মতো একথা গেঁথে গিয়ে থাকবে। কারণ তারা ছিল কর্মজীবী গোলাম। নিজেদের মনের গভীরে তারা একথা ভালোভাবে অনুভব করতো যে, একজন প্রভুর গোলাম হওয়া ভালো, না একাধিক প্রভুর গোলাম হওয়া আর সারা দুনিয়ার একক প্রভু যিনি, তার বদ্দেগী করা ভালো, না তার বাল্দাদের বদ্দেগী করা? তারপর তিনি একথাও বলেন না যে, তোমাদের ধর্ম ত্যাগ করো এবং আমার দীন ধ্রণ করো। বরং এক বিচ্ছিন্ন ভঙ্গীতে বলছেন, আল্লাহর কর্তব্য মেহেরবানী, তিনি আমাদের তাঁর ছাড়া আর কারো বান্দা হিসেবে পয়দা করেননি, অথচ অধিকাংশ লোক তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে না বরং অনর্থক নিজেরাই ঘনগড়া রব তৈরী করে তাদের পুঁজা ও বদ্দেগী করছে। তারপর তিনি শ্রোতাদের অনুসৃত ধর্মের সমালোচনাও করছেন কিন্তু অত্যন্ত যুক্তিসংগতভাবে এবং কোন প্রকার মনোকষ্ট না দিয়ে। তিনি এতটুকু বলেই ক্ষত হয়েছেন যে, এই যেসব মারবুদ-যাদের কাউকে তোমরা অরন্দাতা, কাউকে অনুগ্রহাদাতা ও করুণানিধান, কাউকে ভূমির অধিপতি এবং কাউকে ধন-সম্পদের মালিক অথবা স্বাস্থ্য ও রোগের একচ্ছত্র অধিপতি ও পরিচালক ইত্যাদি বলে থাকো—এরা নিছক কিছু অস্ত্রারশ্ন্য নাম ছাড়া আর কিছুই নয়। এ নামগুলোর পিছনে কোন সত্যিকার অরন্দাতা, অনুগ্রহাদাতী, মালিক ও প্রভুর অষ্টিত্ব নেই। আসল মালিক ও প্রভু হচ্ছেন মহান আল্লাহ, যাকে তোমরাও বিশ্ব-জাহানের মুষ্টা ও প্রতিপালক বলে স্বীকার করে থাকো। তিনি এসব মালিক ও প্রভুদের কাউকে মালিকানা, প্রভৃতি ও উপাস্য হবার ছাড়পত্র দেননি। তিনি সাৰ্বভৌমত্ব ও শাসন কর্তৃত্বের যাবতীয় অধিকার ও ক্ষমতা নিজের জন্য নির্ধারিত করে রেখেছেন এবং তাঁরই আদেশ হচ্ছে, তোমরা তাঁর ছাড়া আর কারো বদ্দেগী করবে না।

পাঁচঃ হয়রত ইউসুফ (আ) কারাগারের এ আট দশ বছরের জীবন কিভাবে অতিবাহিত করেছেন এ থেকে একথাও অনুমান করা যেতে পারে। লোকেরা মনে করে, কুরআনে যেহেতু তাঁর শুধু একটি মাত্র ভাষণের উল্লেখ আছে কাজেই তিনি কেবল একবারই

وَقَالَ الْمِلْكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقْرَتِ سِمَانٍ يَا كَلْمَنْ سِبْعَ عِجَافٍ  
وَسَبْعَ سَنْبَلَتٍ خَضْرٍ وَآخِرِيْسِتٍ يَا يَاهَا الْمَلَأَفْتُونِي فِي رَءَيَايَ  
إِنْ كَنْتُمْ لِرَءَيَا تَعْبُرُونَ<sup>৩৬</sup> قَالُوا أَضْغَاثٌ أَحْلَامٌ وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ  
الْأَحْلَامِ بِعِلْمٍ<sup>৩৭</sup> وَقَالَ الَّذِي نَجَّا مِنْهُمَا وَدَكَرَ بَعْدَ أَمْمَةِ  
أَنَا أَنِّي تَكُونُمْ بِتَأْوِيلِهِ فَارْسِلُونِ<sup>৩৮</sup>

## ৬ রংকু'

একদিন<sup>৩৬</sup> বাদশাহ বললো, “আমি স্বপ্ন দেখেছি, সাতটি মোটা গাড়ীকে সাতটি পাতলা গাড়ী খেয়ে ফেলছে এবং সাতটি সবুজ শীষ ও সাতটি শুকনো শীষ। হে সভাসদবৃন্দ! আমাকে এ স্বপ্নের তা'বীর বলে দাও, যদি তোমরা স্বপ্নের মানে বুঝে থাকো।”<sup>৩৭</sup> লোকেরা বললা, “এসব তো অর্থহীন স্বপ্ন, আর আমরা এ ধরনের স্বপ্নের মানে জানি না।”

সেই দু'জন কয়েদীর মধ্য থেকে যে বেঁচে গিয়েছিল এবং দীর্ঘকাল পরে এখন যার মনে পড়েছিল, সে বললো, “আমি আপনাদের এর তা'বীর বলে দিছি, আমাকে একটু (কারাগারে ইউসুফের কাছে) পাঠিয়ে দিন।”<sup>৩৮</sup>

দীনের দাওয়াত দেবার জন্য মুখ খুলেছিলেন। কিন্তু প্রথমত নবী তাঁর আসল কাজ থেকে গাফেল ছিলেন, একজন নবী সম্পর্কে এ ধারণা করা মান্যতাক ধরনের কুর্দারণার পর্যায়ভূক্ত। তারপর যে ব্যক্তির সত্যদীন প্রচারের আগ্রহ ও ফিকির এত বেশী প্রবল ছিল যে, দু'জন লোক স্বপ্নের ব্যাখ্যা জিজ্ঞেস করতেই তিনি সেই সুযোগের সম্ভবহার করে তাদের কাছে দীনের তাবলীগ করতে শুরু করে দেন, তাঁর সম্পর্কে কেমন করে এ ধারণা করা যেতে পারে যে, তিনি কারাবাসের এ কয়েক বছর নীরবে কাটিয়ে দিয়েছিলেন!

৩৫. এ আয়াতের ব্যাখ্যায় কোন কোন মুফাসিসির বলেছেন, “শয়তান হ্যরত ইউসুফকে তাঁর রবের (অর্থাৎ আল্লাহর) অরণ থেকে গাফেল করে দেয় এবং তিনি এক বাদ্যার কাছে চান যে, সে তাঁর রবের (মিসরের বাদশাহ) কাছে তাঁর কথা আলোচনা করে তাঁর কারামুক্তির চেষ্টা করবে, তাই আল্লাহ তাঁকে কয়েক বছর জেলখানা পড়ে থাকার শাস্তি দেন।” মূলত এটি পুরোপুরি একটি ভুল ব্যাখ্যা ছাড়া আর কিছুই নয়। এর সঠিক ব্যাখ্যা হচ্ছে, যেমন আল্লামা ইবনে কাসীর এবং প্রথম যুগের তাফসীরকারদের মধ্যে মজাহিদ, মুহাম্মাদ ইবনে ইসহাক ইত্যাদি তাফসীরকারণ বলেন, ফানسাহ الشিশিয়ান (শয়তান তাকে ভুলিয়ে দেয় তাঁর রবের বা প্রভুর অরণ) এর মধ্যে “তাঁর” বলতে সেই ব্যক্তিকে বুঝানো হয়েছে যার সম্পর্কে হ্যরত ইউসুফের

يُوسف أَيْهَا الْصِّلِيقُ أَفْتَنَا فِي سَبْعَ بَقْرَتٍ سِمَانٍ يَا كَلْمَنْ سَبْعَ عِجَافٍ وَسَبْعَ سَنْبَلَتٍ خَضْرًا وَأَخْرَ يِبْسَتٍ لَعَلِيٌّ أَرْجِعُ إِلَى النَّاسِ لَعَلَمْ يَعْلَمُونَ

সে গিয়ে বললো, “হে সত্ত্ববাদিতার প্রতীক ইউসুফ! ৩৯ আমাকে এ স্বপ্নের অর্থ বলে দাও : সাতটি মোটা গাড়ীকে সাতটি পাতলা গাড়ী খেয়ে ফেলছে এবং সাতটি শীষ সবুজ ও সাতটি শীষ শুকনো সজ্জবত আমি লোকদের কাছে ফিরে যেতে পারবো এবং তারা জানতে পারবে।”<sup>৪০</sup>

ধারণা ছিল যে, সে মুক্তি পাবে এবং এ আয়াতের মানে হচ্ছে, “শয়তান তার প্রভুর কাছে হ্যরত ইউসুফের বিষয়টা উত্থাপন করার কথা ভুলিয়ে দিয়েছিল।” এ প্রসংগে একটি হাদীসও পেশ করা হয়। হাদীসটিতে বলা হয়েছে : নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন, “ইউসুফ আলাইহিস সালাম যে কথা বলেছিলেন সে কথা যদি তিনি না বলতেন তাহলে তিনি কয়েক বছর কারাগারে আটক থাকতেন না।” কিন্তু আল্লামা ইবনে কাসীর বলেছেন : “এ হাদীস যে ক’টি সূত্রে বর্ণিত হয়েছে সব কটিই দুর্বল। কোন কোন সূত্রে এটি ‘মুরফু’ হাদীস। সেখানে বর্ণনাকারী হচ্ছে সুফিয়ান ইবনে ওয়াকী’ ও ইবরাহীম ইবনে ইয়ায়ীদ। এরা উভয়ই অনিভৱযোগ্য। আবার কোন কোন সূত্রে এটি ‘মুরসাল’ হাদীস। কিন্তু এ ধরনের বিষয়ে মুরসাল হাদীসের ওপর ভরসা করা যেতে পারে না।” এ ছাড়া একজন মজলুম ব্যক্তি নিজের মুক্তির জন্য পার্থিব পদ্ধা অবলম্বন করাকে আল্লাহ থেকে গাফলতির ও তাঁর প্রতি অনিভৱশীলতার প্রমাণ হিসেবে গণ্য করা হবে—একথা মুক্তির দিক দিয়েও গ্রহণযোগ্য নয়।

৩৬. মাঝখানে কারাগার জীবনের কয়েক বছরের অবস্থা বাদ দিয়ে এখন হ্যরত ইউসুফের পার্থিব উন্নতির সূচনা লগ্নের সাথে সম্পর্ক জুড়ে দেয়া হয়েছে।

৩৭. বাইবেল ও তালমুদের বর্ণনা মতে এ স্বপ্ন দেখার পর বাদশাহ বড়ই পেরেশান হয়ে পড়েছিলেন। তিনি সাধারণ ঘোষণার মাধ্যমে নিজের রাজ্যের বৃক্ষিমান ও চিন্তাশীল গোষ্ঠী, জ্যোতিষী, গণক, ধর্মীয় নেতা ও যাদুকরদের একত্র করে তাদের সবার সামনে এ স্বপ্ন পেশ করেছিলেন।

৩৮. কুরআন এখানে ঘটনার আলোচনা সংক্ষেপে সেরে দিয়েছে। বাইবেল ও তালমুদে এর যে বিস্তারিত বিবরণ এসেছে (বস্তুত মুক্তির আলোকে এ বিবরণই সঠিক মনে হয়।) তা হচ্ছে এই : মদ পরিবেশকদের সরদার ইউসুফ আলাইহিস সালামের অবস্থা বাদশাহের কাছে বর্ণনা করে এবং এ সংগে জেলখানায় তাদের স্বপ্ন এবং হ্যরত ইউসুফ (আ) তার যে তা’বীর করেছিলেন আর এ তা’বীর যেভাবে সত্য প্রমাণিত হয়েছে তা সবই তার সামনে তুলে ধরে। শেষে সে বাদশাহের কাছে আবেদন করে, আমি জেলখানায় গিয়ে তাঁর কাছ থেকে এর তা’বীর জিজ্ঞেস করে আসবো, আমাকে সেখানে যাবার অনুমতি দেয়া হোক।

قَالَ تَرْزَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأْبًا فَمَا حَصَلَ قَرْفَلَ رُوَةَ فِي سِنِّهِ  
 إِلَّا قَلِيلًا مِمَّا تَكْلُونَ ④ ثُمَّ يَاتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعَ شِلَادِيَّا كُلُّ مَا  
 قَدْ مَتَمَّ لَهُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِمَّا تَحْصِنُونَ ⑤ ثُمَّ يَاتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ  
 عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يُعَصِّرُونَ ⑥

ইউসুফ বললো, “তোমরা সাত বছর পর্যন্ত লাগাতার চাষাবাদ করতে থাকবে। এ সময় তোমরা যে ফসল কাটবে তা থেকে সামান্য পরিমাণ তোমাদের আহারের প্রয়োজনে বের করে নেবে এবং বাদবাকি সব শীষ সমেত রেখে দেবে। তারপর সাতটি বছর আসবে বড়ই কঠিন। এ সময়ের জন্য তোমরা যে শস্য জমা করবে তা সমস্ত এ সময়ে খেয়ে ফেলা হবে। যদি কিছু বেঁচে যায় তাহলে তা হবে কেবলমাত্র সে টুকুই যা তোমরা সংরক্ষণ করবে। এরপর আবার এক বছর এমন আসবে যখন রহমতের বৃষ্টি খারার মাধ্যমে মানুষের আবেদন পূর্ণ করা হবে এবং তারা রস নিঃড়াবে।”<sup>৪৫</sup>

৩৯. মূল ভাষ্যে **مَدِينَ** শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এ শব্দটি আরবী ভাষায় সর্বোচ্চ মানের সততা ও সত্যবাদিতার ক্ষেত্রে ব্যবহার করা হয়। এ থেকে অনুমান করা যেতে পারে যে, কারাগারে অবস্থানকালে এ ব্যক্তি হয়েরত ইউসুফ আলাইহিস সালামের পবিত্র জীবন ও চরিত্র দ্বারা কী বিপুলভাবে প্রভাবিত হয়েছিল। দীর্ঘকাল অতিবাহিত হবার পরও এ প্রভাব কেমন আটুট ছিল! “সিন্দীক” শব্দটির আরো বেশী ব্যাখ্যা জানার জন্য দেখুন সূরা নিসার ১৯ টীকা।

৪০. অর্থাৎ তারা আপনার মর্যাদা ও মূল্য বুঝতে পারবে। তারা অনুভব করতে পারবে কত উচুদরের ব্যক্তিত্বকে তারা কোথায় আটকে রেখেছে। এভাবে আপনার সাথে কারাবাসের সময় আমি যে ওয়াদা করেছিলাম তা পূর্ণ করার সুযোগ আমি পেয়ে যাবো।

৪১. মূল ভাষ্যে **يُعَصِّرُونَ** শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এর শাব্দিক মানে হচ্ছে ‘নিঃড়ানো’। এখানে এর মাধ্যমে পরবর্তীকালের চতুরদিকের এমন শস্য শ্যামল তরতাজ্ঞা পরিবেশ বর্ণনা করাই উদ্দেশ্য যা দুর্ভিক্ষের পর রহমতের বৃষ্টিধারা ও নীলনদের জোয়ারের পানি সিঞ্চনের মাধ্যমে সৃষ্টি হবে। জমি ভালোভাবে পানিসিঙ্ক হলে তেল উৎপাদনকারী ধীজ, রসাল ফল ও অন্যান্য ফলফলাদি বিপুল পরিমাণে উৎপন্ন হয় এবং তালো ঘাস খাওয়ার কারণে গৃহপালিত পশুরাও প্রচুর পরিমাণে দুধ দেয়।

হয়েরত ইউসুফ আলাইহিস সালাম এ তা’বীরে শুধুমাত্র বাদশাহের স্বপ্নের অর্থ বর্ণনা করেই ক্ষাত থাকেননি বরং তিনি এ সংগে প্রাচুর্যের প্রথম সাত বছরে আসন্ন দুর্ভিক্ষের মোকাবিলা ও শস্য সংরক্ষণ করার জন্য কি ব্যবস্থা অবলম্বন করতে হবে তাও বলে দিয়েছেন। এ ছাড়াও তিনি দুর্ভিক্ষের পরে সুদিন আসার সুখবরও দিয়েছেন অর্থে বাদশাহের স্বপ্নে এর কোন উল্লেখ ছিল না।

وَقَالَ الْمَلِكُ ائْتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَاءَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إِلَى  
رِبِّكَ فَسَأْلُهُ مَا بَالِ النِّسْوَةِ الَّتِي قَطَعْنَ أَيْدِيهِنَّ إِنْ رَبِّي  
بِكَيْلٍ هُنَّ عَلِيمُونَ<sup>৪৩</sup> قَالَ مَا خَطَبُكُنَّ إِذْ رَأَوْتُنَّ يُوسُفَ عَنْ نَفْسِهِ قُلْ  
حَاسِنٌ لِّلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِنْ سُوءٍ قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَزِيزِ الَّتِي  
حَصَّصَ الْحَقْرَ زَانَارَأَوْدَتْهُ عَنْ نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لِمِنَ الصَّدِيقِينَ<sup>৪৪</sup>  
ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّي لَمْ أَخْنَهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْلِكُ كَيْدَ  
الْخَائِنِينَ<sup>৪৫</sup>

## ৭. রূক্ষ

বাদশাহ বললো, “তাকে আমার কাছে আনো।” কিন্তু বাদশাহর দৃত যখন ইউসুফের কাছে পৌছুল তখন সে বললো,<sup>৪২</sup> তোমার প্রভুর কাছে ফিরে যাও এবং তাকে জিজ্ঞেস করো, যে মহিলারা হাত কেটে ফেলেছিল তাদের ব্যাপারটা কি? আমার রব তো তাদের চক্রান্ত সম্পর্কে অবগত।<sup>৪৩</sup> একথায় বাদশাহ সেই মহিলাদেরকে জিজ্ঞেস করলো,<sup>৪৪</sup> “তোমরা যখন ইউসুফকে অসৎকাজে প্রয়োচিত করার চেষ্টা করেছিলে তোমাদের তখনকার অভিজ্ঞতা কি?” সবাই একবাক্যে বললো, “আগ্নাহুর কী অপার মহিমা! আমরা তার মধ্যে অসৎ প্রবণতার গন্ধই পাইনি।” আবীয়ের স্ত্রী বলে উঠলো, “এখন সত্য প্রকাশ হয়ে গেছে। আমিই তাকে ফুসলাবার চেষ্টা করেছিলাম, নিসন্দেহে সে একদম সত্যবাদী।<sup>৪৫</sup>

(ইউসুফ বললো :)<sup>৪৬</sup> “এ থেকে আমার উদ্দেশ্য এই ছিল যে, আবীয় জানতে পারুক, আমি তার অবর্তমানে তার প্রতি বিশ্বাসঘাতকতা করিনি এবং আগ্নাহ বিশ্বাস ঘাতকতাকারীদের চক্রান্ত সফল করেন না।

৪২. এখান থেকে শুরু করে বাদশাহর সাথে সাক্ষাত পর্যন্ত আলোচনাটি এ কাহিনীর একটি শুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়। এ সম্পর্কে যাকিছু কুরআনে বর্ণিত হয়েছে তার কোন উল্লেখ বাইবেল ও তালমুদে নেই। বাইবেলে বলা হয়েছে, বাদশাহর ডাকে হয়রত ইউসুফ (আ) সৎগে সৎগেই চলে আসার জন্য প্রস্তুত হলেন। তিনি ক্ষোরকর্ম শেষ করলেন, পোশাক বদলালেন এবং রাজ দরবারে হায়ির হয়ে গেলেন। তালমুদ এর চাইতেও নিকৃষ্ট ভঙ্গীতে

এ ঘটনাকে পেশ করেছে। তার বর্ণনামতে, “বাদশাহ তার কর্মচারীদেরকে হকুম দিলেন, ইউসুফকে আমার সামনে ইজিই করো এবং এ সংগে এও নির্দেশ দিলেন যে, দেখো এমন কোন কাজ করো না যাতে ছেলেটি ভয় পেয়ে যায় এবং সঠিক তা’বীর দিতে না পারে। কাজেই রাজ কর্মচারীরা হযরত ইউসুফকে কারাগার থেকে বের করলো। তাঁর ক্ষেত্রকর্ম সম্পন্ন করলো, পোশাক বদলালো এবং দরবারে নিয়ে এলো। বাদশাহ নিজের সিংহাসনে বসেছিলেন। সেখানে ইরাও, মুক্তা, মনি-মাণিক্যের চোখ ধীধানো দৃশ্য ও দরবারের শান-শওকত দেখে ইউসুফ হতভব হয়ে পেশেন এবং তাঁর দৃষ্টি বিশ্বাসিত হয়ে গেলো। বাদশাহ সিংহাসনের সাতটি সিডি ছিল। নিয়ম ছিল, যখন কোন সম্মানিত ও মর্যাদাশালী ব্যক্তি কিছু বলতে চাইতেন তখন ছয়টি সিডি চড়ে উপরে যেতেন এবং বাদশাহ সাথে কথা বলার জন্য ডাকা হতো তখন সে নিজে দাঢ়িয়ে থাকতো এবং বাদশাহ তৃতীয় সিডিতে নেমে এসে তাঁর সাথে কথা বলতেন। আর যখন নিম্ন শ্রেণীর কোন ব্যক্তিকে বাদশাহ সাথে কথা বলার জন্য ডাকা হতো তখন সে নিজে দাঢ়িয়ে থাকতো এবং বাদশাহ তৃতীয় সিডিতে নেমে এসে তাঁর সাথে কথা বললেন।” এ চিত্রে বনী ইসরাইল তার মহান মর্যাদাশালী প্রয়াত্তরকে মেতাবে হয় করে পেশ করেছে তা চোখের সামনে রেখে কুরআন তাঁর কারাগার থেকে বের হওয়া এবং বাদশাহ সাথে সাক্ষাত করার ঘটনাকে যে মর্যাদাপূর্ণ ও গৌরবময় ভঙ্গীতে পেশ করেছে তা একবার পর্যালোচনা করে দেখুন। এখন একজন বিবেকবান ও বিচক্ষণ ব্যক্তি এ ফায়সালা করতে পারেন যে, এ দুটি চিত্রের মধ্যে কোন্ ত্রিতৃতীয় নবুওয়াতের মর্যাদার সাথে বেশী সামঞ্জস্যশীল। তাছাড়া সাধারণ বিচার বৃদ্ধির দৃষ্টিতেও একথাটি অক্ষিপূর্ণ মনে হয় যে, বাদশাহ সাথে সাক্ষাত করা পর্যন্ত যদি হযরত ইউসুফ এতই নিকৃষ্ট মর্যাদার অধিকারী থেকে ধাকেন যেমন তালমূদের বর্ণনা থেকে জানা যায়, তাহলে ব্রহ্মের তা’বীর শুনার পর অকস্মাত তাঁকে একেবারে সমগ্র রাজ্যের সার্বিক ক্ষমতার অধিকারী করে দেয়া হলো কেমন করে? একটি উন্নত ও সুসভ্য দেশে এতবড় মর্যাদা মানুষ তখনই শাত করে যখন সে লোকদের কাছে নিজের নৈতিক ও বুদ্ধিবৃত্তিক প্রেষ্ঠত্ব প্রমাণ করে দেয়। কাজেই বুদ্ধিবৃত্তিক দিক দিয়েও বাইবেল ও তালমূদের তুলনায় কুরআনের বর্ণনাই বাস্তবতার সাথে বেশী সামঞ্জস্যশীল মনে হয়।

৪৩. অর্থাৎ আমার রব আল্লাহ তো আগে থেকেই জানেন যে, আমি নিরপরাধ। কিন্তু তোমাদের রব অর্থাৎ বাদশাহেরও আমার মুক্তির পূর্বে যে কারণে আমাকে কারাগারে নিষেপ করা হয়েছে সে ব্যাপারটির পূরোপুরি অনুসন্ধান করে নেয়া উচিত। কারণ আমি কোন সন্দেহ ও অপবাদের কল্পক মাথায় নিয়ে মানুষের সামনে যেতে চাই না। আমাকে মুক্তি দিতে চাইলে আগে আমি যে নিরপরাধ ছিলাম একথাটি সর্বসমক্ষে প্রমাণিত হওয়া উচিত। আসল অপরাধী ছিল তোমাদের রাষ্ট্রীয় কর্মকর্তা ও কর্মচারীগণ। তারা নিজেদের স্ত্রীদের অসচরিত্রার বোঝা চাপিয়ে দিয়েছে আমার নিরপরাধ সত্ত্বা ও নিষ্কলৎক চরিত্রের ওপর।

হযরত ইউসুফ (আ) তাঁর এ দায়ীকে যে ভাষায় পেশ করেছেন তা থেকে সুস্পষ্টভাবে একথা প্রকাশিত হয় যে, আয়ীয়ের স্তৰী ভোজের মজলিসে যে ঘটনা ঘটেছিল সে সম্পর্কে মিসরের বাদশাহ পুরোপুরি অবগত ছিলেন। বরং সেটি এমনি একটি বহুল প্রচারিত ঘটনা ছিল যে, সেদিকে কেবলমাত্র একটি ইঞ্জিতই যথেষ্ট ছিল।

তারপর এ দাবীতে হয়রত ইউসুফ (আ) আবীয়ের স্ত্রীকে বাদ দিয়ে শুধুমাত্র যে মহিলাগুলো আংগুল কেটে ফেলেছিল তাদের ব্যাপারটি উথাপন করেই ক্ষান্ত হয়েছেন। এটি তাঁর চরম ভদ্রতা ও উন্নত হৃদয়বৃত্তির আর একটি প্রমাণ। আবীয়ের স্ত্রী তাঁর সাথে যে পর্যায়ের অসংযোগ হারাবার করে থাকুক না কেন তবুও তাঁর স্বামী তাঁর উপকার করেছিলেন। তাই তাঁর ইঙ্গত-অবরুদ্ধ ওপর হামলা করে কোন কথা তিনি বলতে চাননি।

৪৪. সঞ্চত শাহীমহলে এ মহিলাদেরকে ডেকে এনে এ জবানবন্দী নেয়া হয়েছিল। আবার এও হতে পারে যে, বাদশাহ নিজের কোন বিশেষ বিশ্বস্ত ব্যক্তিকে পাঠিয়ে অত্যোক্তের কাছ থেকে ব্যক্তিগতভাবে এ স্বীকারোক্তি আদায় করেছিলেন।

৪৫. অনুমান করা যেতে পারে, এ স্বীকারোক্তিগুলো কিভাবে আট নয় বছর আগের ঘটনাবলীকে আবার নতুন করে তরতোজ্ঞ করে দিয়েছিল, কিভাবে হয়রত ইউসুফের ব্যক্তিত্ব কারাজীবনের দীর্ঘকালীন বিশ্বতির পর আবার অক্ষত বিপুলভাবে উদ্ভাসিত হয়ে উঠেছিল, কিভাবে মিসরের সমস্ত অভিজ্ঞাত, মর্যাদাশালী ও মধ্যবিত্ত সমাজে এবং সাধারণ মানুষের মধ্যেও তাঁর নৈতিক মর্যাদা প্রতিষ্ঠিত হয়ে গিয়েছিল। ওপরে বাইবেল ও তাল্মুদের বরাত দিয়ে একথা বলা হয়েছে যে, বাদশাহ সাধারণ ঘোষণার মাধ্যমে সারা দেশের জ্ঞানী-গুণী, আলেম ও পীরদের একত্র করেছিলেন এবং তারা সবাই তাঁর স্বপ্নের ব্যাখ্যা করতে অক্ষম হয়েছিল। এরপর হয়রত ইউসুফ (আ) এর ব্যাখ্যা করেছিলেন। এ ঘটনার ফলে সারা দেশের জনতার দৃষ্টি আগে থেকেই তাঁর প্রতি নিবন্ধ হয়েছিল। তারপর বাদশাহর তলবনামা পেয়ে যখন তিনি জেলখানা থেকে বাইরে আসতে অবীকার করলেন তখন সমগ্র দেশবাসী অবাক হয়ে গিয়েছিল যে, এ আবার কেমন অদ্ভুত প্রকৃতির উচ্চ মনোবল সম্পর্ক মানুষ, যাকে আট নয় বছরের কারাবাসের পর বাদশাহ নিজেই মেহেরবানী করে ডাকছেন এবং তারপরও তিনি ব্যাকুল চিত্তে দৌড়ে আসছেন না! তারপর যখন তারা ইউসুফের নিজের কারামুক্তির এবং বাদশাহর সাথে দেখা করতে আসার জন্য পেশকৃত শর্তাবলী শুনলো তখন সবার দৃষ্টি এ অনুসন্ধান ও তদন্তের ফলাফলের প্রতি কেন্দ্রীভূত হয়ে রয়েল। এরপর যখন লোকেরা এর ফলাফল শুনলো তখন দেশের আবাল-বৃদ্ধ-বনিতা এই বলে বাহুবা দিল যে, আহা, এ ব্যক্তি কেমন পবিত্র ও পরিচ্ছন্ন জীবন ও চরিত্রের অধিকারী। কাল যারা নিজেদের সমবেত প্রচেষ্টায় তাঁকে কারাগারে পাঠিয়েছিল আজ তাঁর চারিপাশে একথা ভালোভাবেই উপলব্ধি করা যায় যে, সে সময় হয়রত ইউসুফের উন্নতির উচ্চ শিখরে উঠার জন্য কেমন অনুকূল পরিবেশ তৈরী হয়ে গিয়েছিল। এরপর বাদশাহর সাথে সাক্ষাতের সময় হয়রত ইউসুফ হঠাৎ কেমন করে তাঁকে দেশের অর্থ-সম্পদের ওপর কর্তৃত দান করার দাবী জানিয়েছিলেন এবং বাদশাহ কেন নির্দিষ্ট তা গ্রহণ করে নিয়েছিলেন একথা আর মোটেই বিশ্বাস করে ঠেকে না। ব্যাপার যদি শুধু এতটুকুর মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকতো যে কারাগারের একজন বন্দী বাদশাহর একটি স্বপ্নের তা'বীর বলে দিয়েছিলেন তাহলে এ জন্য তিনি বড়জোর কোন পুরস্কারের এবং কারাগার থেকে মুক্তিলাভের অধিকারী হতে পারতেন। কিন্তু শুধুমাত্র এতটুকুন কথায় তিনি বাদশাহকে বলবেন “আমাকে দেশের যাবতীয় অর্থ-সম্পদের ওপর কর্তৃত দান করো” এবং বাদশাহ বলে দেবেন “নাও, সবকিছু তোমার জন্য হাস্যির”—এটা যথেষ্ট হতে পারতো না।

৪৬. একথা সম্ভবত হয়েছিল ইউসুফ তখনই বলে থাকবেন যখন কারাগারে তাঁকে তদন্তের ফলাফল জানিয়ে দেয়া হয়ে থাকবে। ইবনে তাইমিয়া ও ইবনে কাসীরের মতো বড় বড় মুফাসিসিরসহ আরো কোন কোন তাফসীরকার এ বাক্যটিকে হয়েছিল ইউসুফের নয় বরং আয়ীয়ের স্তুর বক্তব্যের অংশ হিসেবে গণ্য করেছেন। তাদের যুক্তি হচ্ছে, এ বাক্যটি আয়ীয়ের স্তুর উকিল সাথে সংযুক্ত এবং মাঝখানে এমন কোন শব্দ নেই যা থেকে একথা মনে করা যেতে পারে যে, **أَنَّهُ لِمَنِ الْمَصَادِقَيْنَ** এ এসে আয়ীয়ের স্তুর কথা শেষ হয়ে গেছে এবং পরবর্তী কথা হয়েছিল ইউসুফ বলেছেন। তাঁরা বলেন, দুটি শোকের কথা যদি পরস্পরের সাথে সংলগ্ন থাকে এবং এটা অমুকের কথা ও উটা অমুকের কথা—এ বিষয়টি যদি সুস্পষ্ট না থাকে তাহলে এ অবস্থায় অবশ্যি এমন কোন চিহ্ন থাকা উচিত যা উভয় কথার মধ্যে পার্থক্য করতে পারে। কিন্তু এখানে এ ধরনের কোন পার্থক্য চিহ্ন নেই। কাজেই একথা মনে নিতে হবে যে

**الْنَّ حَصَحْصَمُ الْحَقُّ**

থেকে শুরু করে **أَنْ رَبِّيْ غَفُورٌ رَّحِيمٌ**। পর্যন্ত সম্পূর্ণ বক্তব্যটি আয়ীয়ের স্তুর। কিন্তু আমি অবাক হচ্ছি, এ বিষয়টি কেমন করে ইবনে তাইমিয়ার মতো সৃষ্টদর্শী ব্যক্তিগত দৃষ্টির আগোচরে থেকে গেলো যে, কথা বলার ধরন ও ভঙ্গী নিজেই একটি বড় পার্থক্য চিহ্ন এবং এর উপস্থিতিতে আর কোন পার্থক্য চিহ্নের প্রয়োজনই হয় না। প্রথম বাক্যটি অবশ্যি আয়ীয়ের স্তুর মুখে সাজে কিন্তু বিভিন্ন বাক্যটিও কি তার মুখে খাপ খায়! বিভিন্ন বাক্যের প্রকাশভঙ্গী তো পরিষ্কার জানাচ্ছে যে, আয়ীয়ের স্তুর নয় হয়েছিল তার প্রবক্তা। এ বাক্যে যে সংজ্ঞদয়বৃত্তি, উচ্চ মনোভাব, বিনয় ও আল্লাহভীতি সোচার তা নিজেই সাক্ষ দিচ্ছে যে, তা এমন এক নারীর কঠে উচ্চারিত হতে পারে না যে কঠে ইতিপূর্বে **مِيْتَلَك** (এসে যাও) উচ্চারিত হয়েছিল, যে কঠ থেকে ইতিপূর্বে বের হয়েছিল **مَجَازِءَ مِنْ أَرَادَ بَامِلَكَ سَوْ** তার শাস্তি কি? এর মতো মিথ্যা ভাষণ এবং যে কঠে প্রকাশ মাহফিলে

**لَمْ يَفْعَلْ مَا أَمْرَهُ لِيْسِجْنَ**

(যদি সে আমার কথা মতো কাজ না করে তাহলে তাকে কারাগারে পাঠানো হবে)—এর মতো হমকি উচ্চারিত হয়েছিল। এমন ধরনের পবিত্র বাক্য কেবলমাত্র এমনি এক কঠে উচ্চারিত হতে পারতো যে কঠে ইতিপূর্বে

**رَبِّ السِّجْنِ**

**أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدْعُونِي إِلَيْهِ** (হে আমার রব! এরা আমাকে যে পথে চলার জন্য ডাকছে তার চেয়ে কারাগার আমার কাছে ভালো।)—এর মতো সংপথে আটল থাকার দৃঢ় মনোবৃত্তির ঘোষণা দিয়েছিল এবং যে কঠ ইতিপূর্বে

**لَا تَصْرِفْ عَنِّي كَيْدَ هُنَّ أَصْبُ**

(হে আল্লাহ! যদি তুমি আমাকে তাদের বড়ফড় থেকে উদ্ধার না করো তাহলে আমি তাদের জালে আটকে যাবো)—এর মতো সমর্পিত প্রাণ বান্দার আকৃতি ধ্বনিত হয়েছিল। এ ধরনের পবিত্র বাণীকে সত্যনিষ্ঠ-সত্যবাদী ইউসুফের পরিবর্তে আয়ীয়ের স্তুর উক্তি বলে মনে নেয়া ততক্ষণ পর্যন্ত সম্ভব নয় যতক্ষণ পর্যন্ত এমন কোন আলামত বা চিহ্ন না পাওয়া যায় যা থেকে প্রমাণ হয় এ পর্যায়ে পৌছে আয়ীয়ের স্তুর তাওবা করে ইমান এনেছিল এবং নিজের প্রবৃত্তি ও আচরণ সংশোধন করার সৌভাগ্য লাভ করেছিল। কিন্তু দুঃখের বিষয় এমন কোন আলামত ও নিদর্শন পাওয়া যায় না।

وَمَا أَبْرَى نَفْسٍ إِنَّ النَّفْسَ لَا مَارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا مَارِحَرَ  
 رَبِّيْ إِنْ رَبِّيْ غَفُورٌ حِيمٌ<sup>১৭</sup> وَقَالَ الْمَلِكُ أَئْتُوْنِي بِهِ أَسْتَخْلِصْهُ  
 لِنَفْسِيْ<sup>১৮</sup> فَلَمَّا كَلَمَهُ قَالَ إِنَّكَ إِلَيْهِمْ لَيْنَأْمِكِينَ أَمِينٌ<sup>১৯</sup> قَالَ  
 اجْعَلْنِي عَلَى خَرَائِنِ الْأَرْضِ<sup>২০</sup> إِنِّي حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ

আমি নিজের নক্সকে দোষমুক্ত করছি না। নক্স তো খারাপ কাজ করতে প্রয়োচিত করে, তবে যদি কারোর প্রতি আমার রবের অনুগ্রহ হয় সে ছাড়া। অবশ্যি আমার রব বড়ই শ্রমশীল ও মেহেরবান।”

বাদশাহ বললো, “তাকে আমার কাছে আনো, আমি তাকে একান্তভাবে নিজের জন্য নির্দিষ্ট করে নেব।”

ইউসুফ যখন তার সাথে আলাপ করলো, সে বললো, “এখন আপনি আমাদের এখানে সম্ভান ও মর্যাদার অধিকারী এবং আপনার আমানতদারীর ওপর পূর্ণ ভরসা আছে।”<sup>২১</sup> ইউসুফ বললো, “দেশের অর্থ-সম্পদ আমার হাতে সোপন্দ করুন। আমি সংরক্ষণকারী এবং জ্ঞানও রাখি।”<sup>২১(ক)</sup>

৪৭. এটা যেন বাদশাহের পক্ষ থেকে এ মর্মে একটি সুস্পষ্ট ইঁথগিত ছিল যে, আপনার হাতে যে কোন দায়িত্বপূর্ণ কাজ সোপন্দ করা যেতে পারে।

৪৭(ক). এর আগে যেসব আলোচনা হয়েছে তার আলোকে পর্যালোচনা করলে একথা পরিক্ষার বুরু যাবে যে, কোন পদলোভী ব্যক্তি বাদশাহের ইশারা পাওয়ার সাথে সাথেই যেমন কোন পদলাভের জন্য আবেদন করে বসে এটি তেমনি ধরনের কোন চাকরির আবেদন ছিল না। আসলে এটি ছিল একটি বিপ্লবের দরজা খোলার জন্য সর্বশেষ আঘাত। হ্যরত ইউসুফের নৈতিক শক্তির বলে বিগত দশ-বারো বছরের মধ্যে এ বিপ্লব ক্রমবিকাশ লাভ করে আত্মপ্রকাশ করার জন্য প্রস্তুত হয়ে গিয়েছিল এবং এখন এর দরজা খোলার জন্য শুধুমাত্র একটি হালুকা আঘাতের প্রয়োজন ছিল। হ্যরত ইউসুফ (আ) একটি সুদীর্ঘ ধারাবাহিক পরীক্ষার অংগন অতিক্রম করে আসছিলেন। কোন অঙ্গাত স্থানে এ পরীক্ষা অনুষ্ঠিত হয়নি। বরং বাদশাহ থেকে শুরু করে মিসরের আবাল-বৃন্দ-বনিতা সবাই এ সম্পর্কে অবগত ছিল। এসব পরীক্ষার মাধ্যমে তিনি একথা প্রমাণ করে দিয়েছিলেন যে, আমানতদারী, সততা, ধৈর্য, সংযম, উদারতা, বৃদ্ধিমত্তা, বিচক্ষণতা ও দূরদর্শীতার ক্ষেত্রে অস্তত সমকালীন লোকদের মধ্যে তিনি ছিলেন অপ্রতিদ্রুতী। তাঁর ব্যক্তিত্বের এ শুণগুলো এমনভাবে বিকশিত হয়ে উঠেছিল যে, এগুলো অঙ্গীকার করার সাধ্য কারোর ছিল না। দেশবাসী মুখে এগুলোর পক্ষে সাক্ষ দিয়েছিল। তাদের স্বদয়

এগুলোর ঘারা বিজিত হয়েছিল। বাদশাহ নিজেই এগুলোর সামনে আত্মসমর্পণ করেছিলেন। এখন তাঁর "সরক্ষণকারী" ও "জ্ঞানী" হওয়া শুধুমাত্র একটি দাবীর পর্যাফুল ছিল না বরং এটি ছিল একটি প্রমাণিত ঘটনা। সবাই এটা বিশ্বাস করতো। এখন শুধু রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা কর্তৃত পরিচালনার দায়িত্ব গ্রহণ করার ক্ষেত্রে হ্যরত ইউসুফের সম্মতিটুকুই বাকি ছিল। বাদশাহ, তাঁর মন্ত্রী পরিষদ ও রাষ্ট্রীয় কর্মকর্তাগণ একথা ভালোভাবেই জেনেছিলেন যে, তিনি ছাড়া এ রাষ্ট্রীয় দায়িত্ব পালন করার মতো আর দ্বিতীয় কোন যোগ্য ব্যক্তিটুই নেই। কাজেই নিজের এ উত্তির সাহায্যে তিনি এ সম্মতিটুকুরই প্রকাশ ঘটিয়েছিলেন মাত্র। তাঁর কঠে এ দাবীটুকু উচ্চারিত হবার সাথে সাথেই বাদশাহ ও তাঁর রাজ পরিষদ যেভাবে দুঃহাত বাড়িয়ে তা গ্রহণ করে নিয়েছেন তা একথাই প্রমাণ করে যে, ফল পুরোপুরি পেকে গিয়েছিল এবং তা ছিড়ে পড়ার জন্য শুধুমাত্র একটা ইশারার অপেক্ষায় ছিল। তালমুদের বর্ণনামতে হ্যরত ইউসুফকে রাষ্ট্রীয় কর্তৃত দান করার ফায়সালাটি কেবল বাদশাহ একাই করেননি। বরং সম্মত রাজপরিষদ সর্বসম্মতিক্রমে তাঁর পক্ষে রায় দিয়েছিল।

হ্যরত ইউসুফ (আ) এই যে ক্ষমতা ও কর্তৃত চান এবং যা তাকে দেয়া হয়, এটা কোনু ধরনের ছিল? অজ্ঞ লোকেরা এখানে خزانٌ أرض (দেশের ধন-সম্পদ) শব্দ এবং পরবর্তী পর্যায়ে অগ্রসর হয়ে খাদ্য বন্টনের ঘটনাবন্ধীর উক্তেখ দেখে মনে করেন সংজ্ঞাত তিনি ধনভাণ্ডারের কর্তা, অর্থ বিভাগীয় কর্মকর্তা, দুর্ভিক্ষ কমিশনার, অর্থমন্ত্রী অথবা খাদ্য মন্ত্রী ধরনের একটা কিছু ছিলেন। কিন্তু কুরআন, বাইবেল ও তালমুদের সাম্মিলিত সাক্ষ হচ্ছে এই যে, আসলে ইউসুফকে মিসর রাজ্যের সর্বময় কর্তৃত্বের আসনে (রোমায় পন্নিতায়ায় ডিকটের) অধিষ্ঠিত করা হয়েছিল। দেশের সর্বময় কর্তৃত্ব তাঁকে দান করা হয়েছিল। কুরআন বলছে, হ্যরত ইয়াকুব (আ) যখন মিসরে পৌছলেন তখন ইউসুফ আগাইহিস সালাম সিংহাসনে বসেছিলেন علی العرش ورفع ابوه (এবং তিনি নিজের পিতামাতাকে তাঁর পাশে সিংহাসনে বসালেন)। হ্যরত ইউসুফের মুখ নিঃস্ত এ বাণী কুরআনে উন্নত হয়েছে : "হে আমার রব! তুমি আমাকে বাদশাহী দান করেছো।" (رب قد أتيتني من الملك) আবার আগ্রাহ মিসরে তাঁর কর্তৃত্বের অবস্থা এভাবে বর্ণনা করছেন যেন সম্মত মিসর তাঁর অধীনে ছিল (يتبوا منها حيث بناء) অন্যদিকে বাইবেল সাক্ষ দিচ্ছে :

"তুমই আমার বাটির অধিক্ষ হও, আমার সমস্ত প্রজা তোমার বাক্য শিরোধার্য করিবে, কেবল সিংহাসনে আমি তোমা হইতে বড় ধাকিব।"..... দেখো, আমি তোমাকে সমস্ত মিসর দেশের উপরে নিযুক্ত করিলাম।.....তোমার আজ্ঞা ব্যতিরেকে সমস্ত মিসর দেশে কোন লোক হাত কি পা তুলিতে পারিবে না। আর ফেরাউন যোসেফের নাম সাফল্য পানেহ (দুনিয়ার মুক্তিদাতা) রাখিলেন।" (আদি পৃষ্ঠক ৪১ : ৪০-৪৫)

আবার তালমুদ বলছে, ইউসুফের ভাইয়েরা মিসর থেকে ফিরে গিয়ে মিসরের শাসন-কর্তার (ইউসুফ) প্রশংসা করে বলে :

"দেশের অধিবাসীদের উপর তিনি সর্বোচ্চ কর্তৃত্বশালী। তাঁর হকুমে তারা বের হয় এবং তাঁর হকুমে প্রবেশ করে তাঁর কর্তৃ সারা দেশ শাসন করে। কোন ব্যাপারেই তাঁর ফেরাউনের অনুমতির প্রয়োজন হয় না।"

বিতীয় প্রশ্ন হচ্ছে, হয়রত ইউসুফ কি উদ্দেশ্যে এ কর্তৃত চেয়েছিলেন? তিনি কি একটি কাফের সরকারের রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থা প্রচলিত কুফরী নীতি ও আইনের ভিত্তিতেই পরিচালনা করার জন্য কর্তৃত ও ক্ষমতা চেয়েছিলেন? অথবা তাঁর সামনে এ সম্ভ্য ছিল যে, রাষ্ট্রীয় কর্তৃত লাভ করার পর দেশের তামাদুনিক, নেতৃত্বিক ও রাজনৈতিক ব্যবস্থা ইসলামী নীতির ভিত্তিতে চেলে সাজাবেন? এর সবচেয়ে চমৎকার জবাব আগ্রামা যামাখুরী তাঁর তাফসীর "কাশুণাফ" গ্রন্থে দিয়েছেন। তিনি লিখেছেন :

"হয়রত ইউসুফ উপরে খ্রান্ত বলেছেন। একথা বলার পেছনে তাঁর কেবল এটুকুই উদ্দেশ্য ছিল যে, তাঁকে আগ্রাহ বিধান জারি ও সত্য প্রতিষ্ঠা করা এবং ন্যায় ও ইনসাফের সুফল চতুরদিকে ছড়িয়ে দেবার সুযোগ দেয়া হোক। আর যেসব কাজের জন্য নবীদেরকে পাঠানো হয়ে থাকে সেগুলো সম্পর্ক করার জন্য তিনি শক্তি অর্জন করবেন। তিনি রাজত্বের গোতে বা কোন বৈষয়িক লাগসার বসবতী হয়ে এ দাবী করেননি। বরং তিনি ছাড়া আর কেউ এ কাজ করতে পারবে না একথা জেনেই এ দাবী করেছিলেন।"

আর সত্যি বলতে কি, এ প্রশ্নটি আসলে অন্য একটি প্রশ্নের জন্ম দেয়। সেটি অনেক বেশী গুরুত্বপূর্ণ ও মৌলিক প্রশ্ন। সেটি হচ্ছে, হয়রত ইউসুফ আলাইহিস সালাম নবীই ছিলেন কি না? যদি নবী থেকে থাকেন তাহলে কুরআন থেকে কি আমরা পয়গবরীর এ ধারণা লাভ করি যে, ইসলামের আহবায়ক নিজেই কুফরী ব্যবস্থাকে কাফেরী পদ্ধতিতে পরিচালনা করার জন্য নিজের শক্তি ও যোগ্যতা পেশ করছেন? বরং এ প্রশ্ন শুধু এখানেই শেষ হয়ে যায় না, এর চেয়েও আরো অনেক বেশী কঠিন ও নাজুক অন্য একটি প্রশ্নেরও জন্ম দেয়। অর্থাৎ হয়রত ইউসুফ একজন সত্যবাদী ও সত্যনিষ্ঠ ব্যক্তি ছিলেন কি না? যদি সত্যবাদী ও সত্যনিষ্ঠ ব্যক্তি হয়ে থেকে থাকেন তাহলে একজন সত্যবাদী ও সত্যনিষ্ঠ ব্যক্তি কি এ ধরনের কাজ করে থাকেন যে, কারাগারে অবস্থানকালে এ প্রশ্নের মাধ্যমে তাঁর নবুওয়াতের দাওয়াতের সূচনা করেন: "অনেক প্রভু ভালো অথবা একজন আগ্রাহ তিনি সবার উপর বিজয়ী" এবং বারংবার মিসরাবাসীদের কাছে একথা সুস্পষ্ট করে দেন যে, মিসরের বাদশাহও তোমাদের এসব বিভিন্ন মনগড়া প্রভুদের একজন আর এ সংগে পরিকারভাবে নিজের মিশনের এ মৌলিক বিশ্বাসটিও বর্ণনা করে দেন যে, "শাসন কর্তৃত্বের অধিকার এক আগ্রাহ ছাড়া আর কারোর নেই।" কিন্তু যখন বাস্তব পরীক্ষার সময় আসে তখন এ ব্যক্তিই আবার হয়ে যান মিসরের বাদশাহর প্রভুত্ব ও কর্তৃতাধীনে পরিচালিত রাষ্ট্র ব্যবস্থার খাদেম বরং ব্যবস্থাপক, সংরক্ষক ও পৃষ্ঠপোশক, যার মৌলিক আদর্শই ছিল, শাসন কর্তৃত আগ্রাহ জন্য নয়, বাদশাহর জন্য নির্ধারিত?"

আসলে এ অংশের ব্যাখ্যায় প্রত্ন যুগের মুসলমানরা অনেকটা তেমনি ধরনের মানসিকতার পরিচয় দিয়েছেন যা এক সময় ইহুদীদের বৈশিষ্ট ছিল। ইহুদীদের অবস্থা ছিল এই যে, অতীত ইতিহাসের যেসব মনীয়ীর জীবন ও চরিত্র তাদেরকে উন্নতির শিখরে আঝোহণে উন্নৰ্বু করতো, নিজেদের নেতৃত্বিক ও মানসিক প্রতিনে যুগে তারা তাদের সবাইকে নিচে নামিয়ে নিজেদের সম্পর্ক্যায়ে দৌড় করিয়ে দিয়েছিল। এভাবে তারা নিজেদের জন্য আরো বেশি নিচে নেমে যাবার বাহানা সৃষ্টি করে নিয়েছিল। দুঃখের বিষয় যে, মুসলমানরাও একই ধরনের আচরণ করেছে। তাদের কাফের সরকারের চাকরি করার

وَكَنْ لِكَ مَكَانًا يُوسَفَ فِي الْأَرْضِ ۝ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ  
نَصِيبٌ بِرَحْمَتِنَا مِنْ نَشَاءٍ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ۝ وَلَا جَرِ  
الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقَوَّنَ ۝

এভাবে আমি পৃথিবীতে ইউসুফের জন্য কর্তৃত্বের পথ পরিষ্কার করেছি। সেখানে সে যেখানে ইচ্ছা অবস্থান করতে পারতো।<sup>৪৮</sup> আমি যাকে ইচ্ছা নিজের রহমতে অভিষিক্ত করি। সৎকর্মশীল লোকদের প্রতিদান আমি নষ্ট করি না। আর যারা ঈমান এনেছে এবং তাকওয়া সহকারে কাজ করতে থেকেছে আখেরাতের প্রতিদান তাদের জন্য আরো ভালো।<sup>৪৯</sup>

প্রয়োজন ছিল। কিন্তু এভাবে নিচে নামতে গিয়ে ইসলাম ও তার পতাকাবাহীদের নৈতিক শ্রেষ্ঠত্ব দেখে তারা লজ্জা পেলো। তাই এ লজ্জা দূর করার এবং নিজেদের বিবেককে সহৃষ্ট করার জন্য তারা নিজেদের সাথে এমন মহান যর্যাদাশালী প্রয়গব্রহ্মকেও কুফরের সেবা করার পংক্তে নামিয়ে আনলো, যাঁর জীবন তাদেরকে এ শিক্ষা দিচ্ছিল যে, কোন দেশে যদি শুধুমাত্র একজন মর্দে মুমিনও নির্ভেজাল ইসলামী চরিত্র এবং ঈমানী বৃদ্ধিমত্তা ও বিচক্ষণতার অধিকারী থেকে থাকে, তাহলে সে এককীভু কেবলমাত্র নিজের চরিত্র ও বৃদ্ধিমত্তার জোরে সে দেশে ইসলামী বিপ্রব সৃষ্টি করতে পারে। আর মর্দে মুমিনের চারিত্রিক শক্তি (শৰ্ত হচ্ছে, সে যেন তা ব্যবহার করতে জানে এবং ব্যবহার করার ইচ্ছাও রাখে) সেনাবাহিনী ও অস্ত্রশস্ত্র ছাড়াই দেশ জয় করতে পারে এবং রাষ্ট্র ও সরকারের ওপর বিজয় লাভ করে।

৪৮. অর্থাৎ এখন সমগ্র মিসর দেশ ছিল তার অধিকারভূক্ত। এ দেশের যে কোন জায়গায় তিনি নিজের আবাস গড়ে তুলতে পারতেন। এ দেশের কোন জায়গায় বসতি গড়ে তোলার ক্ষেত্রে তাঁকে বাধা দেবার ক্ষমতা কারো ছিল না। এ দেশের ওপর হ্যরত ইউসুফের যে পূর্ণাংশ কর্তৃত অধিকার ছিল এ যেন ছিল তার বর্ণনা। প্রথম যুগের মুফাসুসিরগণ এ আয়তের এ ব্যাখ্যাই করেছেন। ইবনে যায়েদের বরাত দিয়ে আল্লামা ইবনে জারীর তাবারী তাঁর নিজের তাফসীর গ্রন্থে এর এই অর্থ বর্ণনা করেছেন যে, “আমি ইউসুফকে মিসরে যা কিছু ছিল সব জিনিসের মালিক বানিয়ে দিলাম। দুনিয়ার সেই এলাকার যেখানেই সে যা কিছু চাইতো করতে পারতো। সেই দেশটির সমগ্র এলাকা তার হাতে সোপর্দ করে দেয়া হয়েছিল। এমনকি সে যদি ফেরাউনকে নিজের অধীনস্থ করে তার ওপর কর্তৃত করতে চাইতো তাহলে তাও করতে পারতো।” আল্লামা তাবারী দ্বিতীয় একটি বজ্রব্য উদ্ভূত করেছেন, সেটি মুজাহিদের উক্তি। মুজাহিদ হচ্ছেন তাফসীর শাস্ত্রের প্রখ্যাত ইমাম। তাঁর মতে মিসরের বাদশাহ হ্যরত ইউসুফের হাতে ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন।

وَجَاءَ إِخْرَوَةً يُوسُفَ فَلَمْ يَخْلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفُوهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ<sup>(৪)</sup>  
 وَلَمَّا جَهَّزْهُمْ بِجَهَّازٍ هُرْقَالَ أَتَتْنَاهُ يَاخِي لَكُمْ مِّنْ أَيِّكُمْ أَلَا تَرَوْنَ  
 أَنِّي أَوْفِي الْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ الْمُنْزَلِينَ<sup>(৫)</sup> فَإِنْ لَمْ تَأْتُنِي بِهِ فَلَا  
 كَيْلَ لَكُمْ عِنْدِي وَلَا تَقْرُبُونَ<sup>(৬)</sup> قَالُوا سَنْرَا وَدَعْنَهُ أَبَاهُ وَإِنَا  
 لَفَعِلُونَ<sup>(৭)</sup> وَقَالَ لِفِتْيَنِهِ اجْعَلُوهُ بِضَاعَتِهِ فِي رِحَالِهِ لَعَلَّهُمْ  
 يَعْرِفُونَهَا إِذَا أَنْقَلَبُوا إِلَى آهِلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ<sup>(৮)</sup>

## ৮ রক্ত

ইউসুফের ভাইয়েরা মিসরে এলো এবং তার কাছে হায়ির হলো।<sup>(১)</sup> সে তাদেরকে চিনে ফেললো। কিন্তু তারা তাকে চিনতে পারলো না।<sup>(২)</sup> তারপর সে যখন তাদের জিনিসপত্র তৈরী করালো তখন চলার সময় তাদেরকে বললো, “তোমাদের বৈমাত্রেয় ভাইকে আমাদের কাছে আনবে, দেখছো না আমি কেমন পরিমাপ পাত্র ভরে দেই এবং আমি কেমন ভালো অতিথিপরায়ণ! যদি তোমরা তাকে না আনো তাহলে আমার কাছে তোমাদের জন্য কোন শস্য নেই বরং তোমরা আমার ধারেকাছেও এসো না”।<sup>(৩)</sup> তারা বললো, “আমরা চেষ্ট করবো যাতে আবাজান তাকে পাঠাতে রায়ী হয়ে যান এবং আমরা নিশ্চয়ই এমনটি করবো।” ইউসুফ নিজের গোলামদেরকে ইশারা করে বললো, “ওরা শস্যের বিনিময়ে যে অর্থ দিয়েছে তা ছুপিসারে ওদের জিনিসপত্রের মধ্যেই রেখে দাও।” ইউসুফ এটা করলো এ আশায় যে, বাড়িতে পৌছে তারা নিজেদের ফেরত পাওয়া অর্থ চিনতে পারবে (অথবা এ দানশীলতার ফলে তারা তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞ হবে) এবং বিচিত্র নয় যে, তারা আবার ফিরে আসবে।

৪৯. এখানে এ মর্মে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে যে, কোন ব্যক্তি যেন পার্থিব রাষ্ট্ৰ-ক্ষমতা ও কৃতৃত শাভ করাকে সততা ও সৎকর্মশীলতার প্রকৃত পুরস্কার ও যথার্থ কাথিত প্রতিদান মনে না করে বসে। বরং তাকে জেনে রাখতে হবে যে, আপ্তাহ আবেরাতে যে পুরস্কার দেবেন সেটিই সর্বোভূম প্রতিদান এবং সেই প্রতিদানটিই মুম্বিনের কাথিত হওয়া উচিত।

৫০. এখানে আবার সাত আট বছরের ঘটনা মাঝখানে বাদ দিয়ে বর্ণনার ধারাবাহিকতা এমন এক জায়গা থেকে শুরু করে দেয়া হয়েছে যেখান থেকে বনী ইসরাইলের মিসরে

স্থানান্তরিত হবার এবং হয়রত ইয়াকুবের (আ) হারানো ছেলের সঙ্গান পাওয়ার সূত্রগাত হয়। মাঝখানে যেসব ঘটনা বাদ দেয়া হয়েছে সেগুলোর সংক্ষিপ্তসার হচ্ছে, হয়রত ইউসুফের (আ) রাজত্বের প্রথম সাত বছর মিসরে প্রচুর শস্য উৎপন্ন হয়। এ সময় তিনি আসর দুর্ভিক্ষের মোকাবিলা করার জন্য পূর্বাহ্নে এমন সমস্ত ব্যবস্থা অবলম্বন করেন যার পরামর্শ তিনি স্বপ্নের তা'বীর বলার সময় বাদশাহকে দিয়েছিলেন। এরপর শুরু হয় দুর্ভিক্ষের যামান। এ দুর্ভিক্ষ শুধু মিসরের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকেনি। আশেপাশের দেশগুলোতেও দুর্ভিক্ষ ছড়িয়ে পড়ে। সিরিয়া, ফিলিস্তিন, পূর্ব জর্ডান, দক্ষিণ আরব সব জায়গায় চলে দুর্ভিক্ষের অবাধ বিচরণ। এ অবস্থায় হয়রত ইউসুফের বিচক্ষণ ব্যবস্থাপনার কারণে একমাত্র মিসরে দুর্ভিক্ষ সত্ত্বেও খাদ্যশস্যের প্রাচুর্য থাকে। কাজেই প্রতিবেশী দেশগুলোর লোকেরা খাদ্যশস্য সঞ্চাহের জন্য মিসরে আসতে বাধ্য হয়। এ সময় ফিলিস্তিন থেকে হয়রত ইউসুফের (আ) ভাইয়েরা খাদ্যশস্য কেনার জন্য মিসরে পৌছে। সম্ভবত হয়রত ইউসুফ (আ) খাদ্য ব্যবস্থা এমনভাবে গড়ে তোলেন যার ফলে বাইরের দেশগুলোয় বিশেষ অনুমতিপত্র ছাড়া এবং বিশেষ পরিমাণের বেশী খাদ্য সরবরাহ করা যেতে পারতো না। এ কারণে ইউসুফের ভাইয়েরা যখন বাহিদেশ থেকে এসে খাদ্য সঞ্চাহ করতে চেয়েছিল তখন সম্ভবত তাদের বিশেষ অনুমতিপত্র সঞ্চাহ করার প্রয়োজন হয়েছিল এবং এতাবেই তাদের হয়রত ইউসুফের সামনে হায়ির হতে হয়েছিল।

৫১. ইউসুফের ভাইয়েরা যে ইউসুফকে চিনতে পারেনি এটা কোন অযোক্তিক বা অস্বাভাবিক ব্যাপার ছিল না। যে সময় তারা তাঁকে কৃয়ায় ফেলে দিয়েছিল তখন তিনি ছিলেন সতরে বছর বয়সের একটি কিশোর মাত্র। আর এখন তাঁর বয়স আটতিরিশ বছরের কাছাকাছি। এত দীর্ঘ সময়ে মানুষের চেহারার কাঠামোয় অনেক পরিবর্তন আসে। তাহাড়া যে ভাইকে তারা কৃয়ায় ফেলে দিয়েছিল সে আজ মিসরের অধিপতি হবে, একথা তারা কম্বনাও করতে পারেনি।

৫২. বর্ণনা সংক্ষেপের কারণে হয়তো কারো পক্ষে একথা অনুধাবন করা কঠিন হয়ে পড়ছে যে, হয়রত ইউসুফ যখন নিজের ব্যক্তিত্বকে তাদের সামনে প্রকাশ করতে চাছিলেন না তখন আবার তাদের বৈমাত্রে ভাইয়ের কথা এসে কেমন করে? এবং তাকে আনার ব্যাপারে তাঁর এত বেশী পীড়াগীড়ি করারই বা অর্থ কি? কেননা, এভাবে তো রহস্য ফাঁস হয়ে যাওয়ার আশংকা ছিল। কিন্তু সামান্য চিপ্তা করলে একথা পরিকার বুঝা যায়। সেখানে খাদ্যশস্যের নিয়ন্ত্রিত ব্যবস্থা ছিল এবং প্রত্যেক ব্যক্তি একটি নিদিষ্ট পরিমাণ খাদ্যশস্য গ্রহণ করতে পারতো। শস্য নেবার জন্য তারা দশ ভাই এসেছিল। কিন্তু তারা তাদের পিতার ও একাদশতম ভাইয়ের অংশও হয়তো চেয়েছিল। একথায় হয়রত ইউসুফ (আ) বলে থাকবেন, বুরুলায় তোমাদের পিতার না আসার জন্য যথেষ্ট যুক্তিসংগত কারণ রয়েছে। তিনি অত্যন্ত বৃদ্ধ এবং তার ওপর চোখে দেখতে পান না, ফলে তাঁর পক্ষে সশরীরে আসা সম্ভব নয়। কিন্তু ভাইয়ের না আসার কি ন্যায়সঙ্গত কারণ থাকতে পারে? এমন তো নয় যে, একজন বানোয়াট ভাইয়ের নাম করে অতিরিক্ত শস্য সঞ্চাহ করে তোমরা অবৈধ ব্যবসায়ে নামার চেষ্টা করছো? জওয়াবে তারা হয়তো নিজেদের গৃহের অবস্থা বর্ণনা করেছে। তারা বলে থাকবে, সে আমাদের বৈমাত্রে ভাই। কিন্তু অসুবিধার কারণে পিতা তাকে আমাদের সাথে পাঠাতে ইতস্তত করেন। তাদের এসব কথায় হয়রত

فَلَمَّا رَجَعُوا إِلَى أَبِيهِمْرَ قَالُوا يَا بَانَأَ مِنْعَ مِنَ الْكَيْلَ فَأَرْسَلَ مَعَنَا  
 أَخَانَا نَكْتَلَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ۝ قَالَ هَلْ أَمْنَكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا  
 أَمْنَتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ مِنْ قَبْلٍ ۚ فَإِنَّمَا خَيْرُ حِفْظَامْ وَهُوَ أَرْحَمُ  
 الرَّحِيمِينَ ۝ وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَاعَهُمْ وَجَدُوا بِضَاعَتِهِمْ رَدَتِ إِلَيْهِمْ  
 قَالُوا يَا بَانَأَ مَا نَبْغِيْ هُنْ بِضَاعَتِنَا رَدَتِ إِلَيْنَا وَنَوْمِرْ أَهْلَنَا  
 وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَزَدَادِ كَيْلَ بَعِيرِ دَلِكَ كَيْلَ يَسِيرِ ۝ قَالَ  
 لَنْ أَرِسْلَهُ مَعْكُمْ حَتَّى تُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِنَ اللَّهِ لَتَأْتِنِي بِهِ إِلَّا آنَّ  
 يَكَاطِبُكُمْ ۝ فَلَمَّا أَتَوْهُ مَوْثِقَمْ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكَيْلَ ۝

যখন তারা তাদের বাপের কাছে ফিরে গেলো তখন বললো, “আব্রাজান! আগামীতে আমাদের শস্য দিতে অঙ্গীকার করা হয়েছে, কাজেই আমাদের ভাইকে আমাদের সাথে পাঠিয়ে দিন, যাতে আমরা শস্য নিয়ে আসতে পারি এবং অবশ্য আমরা হেফাজতের জন্য দায়ী থাকবো।” বাপ জবাব দিল, “আমি কি ওর ব্যাপারে তোমাদের ওপর ঠিক তেমনি ভরসা করবো যেমন ইতিপূর্বে তার ভাইয়ের ব্যাপারে করেছিলাম? অবশ্য আল্লাহ সবচেয়ে ভালো হেফাজতকারী এবং তিনি সবচেয়ে বেশী করণশীল।” তারপর যখন তারা নিজেদের জিনিসপত্র খুললো, তারা দেখলো তাদের অর্থও তাদেরকে ফেরত দেয়া হয়েছে। এ দৃশ্য দেখে তারা চিন্কার করে উঠলো, “আব্রাজান, আমাদের আর কী চাই। দেখুন এই আমাদের অর্থও আমাদের ফেরত দেয়া হয়েছে। ব্যস্ত এবার আমরা যাবো আর নিজেদের পরিজনদের জন্য রসদ নিয়ে আসবো, নিজেদের ভাইয়ের হেফাজতও করবো এবং অতিরিক্ত একটি উট বোঝাই করে শস্যও আনবো, এ পরিমাণ শস্য বৃক্ষি অতি সহজেই হয়ে যাবে।” তাদের বাপ বললো, “আমি কথনোই তাকে তোমাদের সাথে পাঠাবো না যতক্ষণ না তোমরা আল্লাহর নামে আমার কাছে অংগীকার করবে। এ মর্মে যে তাকে নিচয়ই আমার কাছে ফিরিয়ে নিয়ে আসবে তবে হাঁ যদি কোথাও তোমরা ঘেরাও হয়ে যাও তাহলে তিনি কথা।” যখন তারা তার কাছে অংগীকার করলো তখন সে বললো, “দেখো, আল্লাহ আমাদের একথার রক্ষক।”

وَقَالَ يَبْنِي لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ  
 مُّتَفَرِّقَةٍ ۚ وَمَا أَغْنَى عَنْكُمْ مِّنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ۖ إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا  
 لِلَّهِ ۗ عَلَيْهِ تَوْكِيدٌ ۗ وَعَلَيْهِ فَلِيتَوَكِّلُوا مِنْ كُلِّ  
 مِّنْ حِلٍّ ۗ أَمْرُهُمْ أَبْوَهٌ ۗ مَا كَانَ يَغْنِي عَنْهُمْ مِّنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ  
 إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسٍ يَعْقُوبَ قَصْمَاهُ ۖ وَإِنَّهُ لَذُلْلٌ وَعَلِّيْرٌ لِمَا عَلِمْنَاهُ  
 وَلِكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۝

তারপর সে বললো, “হে আমার স্তানরা! মিসরের রাজধানীতে এক দরজা দিয়ে প্রবেশ করো না বরং বিভিন্ন দরজা দিয়ে প্রবেশ করো।”<sup>৫৩</sup> কিন্তু আল্লাহর ইচ্ছা থেকে আমি তোমাদের বাঁচাতে পারি না। তাঁর ছাড়া আর কারোর হকুম চলে না, তাঁর ওপরই আমি ভরসা করি এবং যার ভরসা করতে হয় তাঁর ওপরই করতে হবে।” আর ঘটনাক্ষেত্রে তা-ই হলো, যখন তারা নিজেদের বাপের নির্দেশ মতো শহরে (বিভিন্ন দরজা দিয়ে) প্রবেশ করল তখন তার এ সতর্কতামূলক ব্যবস্থা আল্লাহর ইচ্ছার মোকাবিলায় কোন কাজে লাগলো না। তবে হী, ইয়াকৃবের মনে যে একটি খটকা ছিল তা দূর করার জন্য সে নিজের মনমতো চেষ্টা করে নিল। অবশ্যি সে আমার দেয়া শিক্ষায় জ্ঞানবান ছিল কিন্তু অধিকাংশ লোক প্রকৃত সত্য জানে না।<sup>৫৪</sup>

ইউসুফ সম্বৃত বলেছেন, যাক এবারের জন্য তো আমি তোমাদের কথা বিশ্বাস করে পূর্ণ শস্য দিয়ে দিলাম কিন্তু আগামীতে তোমরা যদি তাকে সহায় করে না আনো তাহলে তোমাদের ওপর থেকে আহা উঠে যাবে এবং এখান থেকে তোমরা আর কোন শস্য পাবে না। এ শাসক সুসভ হমকি দেবার সাথে সাথে তিনি নিজের দাক্ষি ও মেহমানদারীর মাধ্যমে তাদেরকে বশীভূত করার চেষ্টা করেন। কারণ নিজের ছোট ভাইকে দেখার এবং ঘরের অবস্থা জ্ঞানার জন্য তাঁর মন অস্থির হয়ে পড়েছিল। এটি ছিল ঘটনার একটি সাদামাটা চেহারা। সামান্য একটু চিন্তা-ভাবনা করলে ব্যাপারটি আপনাআপনিই বুঝতে পারা যায়। এ অবস্থায় বাইবেলের আদি পুস্তকের ৪২-৪৩ অধ্যায়ে নানা প্রকার রং চড়িয়ে সে অতিরিক্ত কাহিনী বর্ণনা করা হয়েছে তার ওপর আহা হাপন করার কোন প্রয়োজন নেই।

৫৩. এ থেকে অনুমান করা যায়, ইউসুফের পরে তার ভাইকে পাঠাবার সময় হ্যারত ইয়াকৃবের মন কত দুশ্চিন্তাগ্রস্ত হয়ে পড়েছিল। যদিও আল্লাহর প্রতি আহা ছিল এবং সবর

ও আতুসমর্পণের দিক দিয়েও তাঁর স্থান ছিল অনেক উচুতে তবুও তো তিনি মানুষই ছিলেন। নানা সন্দেহ ও আশংকা তাঁর মনে জেগে ওঠা বিচ্ছিন্ন নয় এবং স্বতই এ চিন্তায় তিনি প্রেরণান হয়ে গিয়ে থাকবেন যে, আল্লাহই তালো জানেন এখন এ ছেলের চেহারাও আর দেখতে পাবো কি না! তাই তিনি হয়তো নিজের সাধ্যমত সতর্কতা অবলম্বন করার ক্ষেত্রে কোনপ্রকার ঝটি না রাখতে চেয়েছিলেন।

সে সময় যে রাজনৈতিক অবস্থা বিরাজিত ছিল তার কথা চিন্তা করলেই এক দরজা দিয়ে সকল ভাইয়ের মিসরের রাজধানীতে প্রবেশ না করার এ সতর্কতামূলক পরামর্শটির তাৎপর্য পরিষ্কার বুঝা যেতে পারে। তারা ছিল মিসর সীমান্তের স্বাধীন উপজাতীয় এশোকার বাসিন্দা। বিচ্ছিন্ন নয় যে, মিসরবাসীরা এ এলাকার লোকদেরকে ঠিক তেমনি সন্দেহের দৃষ্টিতে দেখতো যেমন বৃটিশ শাসনামলে ভারতবর্ষের ইংরেজ শাসকরা সীমান্ত এশোকার স্বাধীন অধিবাসীদেরকে দেখে এসেছে। হয়রত ইয়াকুবের মনে আশংকা জেগে থাকবে, এ দুর্ভিক্ষের দিনে যদি তারা দলবদ্ধ হয়ে সেখানে প্রবেশ করে তাহলে হয়তো তাদেরকে সন্দেহভাজন মনে করা হবে এবং ধারণা করা হবে, তারা এখানে লুটপাট করতে এসেছে। আগের আয়তে হয়রত ইয়াকুবের “তবে যদি তোমাদের ঘেরাও করা হয়” এ উক্তিটি নিজেই এ বিষয়বস্তুর দিকে ইংগিত করছে যে, রাজনৈতিক কারণে এ পরামর্শটি দেয়া হয়েছিল।

৫৪. এর অর্থ হচ্ছে, কৌশল ও আল্লাহর প্রতি নির্ভরশীলতার মধ্যে এ যথাযথ ভারসাম্য স্থাপন, যা তোমরা ইয়াকুব আলাইহিস সালামের উপরোক্ষিত উক্তির মধ্যে পাও। আসলে আল্লাহর অনুগ্রহে তার সত্যজ্ঞানের যে ধারা বর্ধিত হয়েছিল এ ছিল তারই ফলকৃতি। একদিকে উপায় উপকরণের স্বাভাবিক বাধ্যবাধকতার বিধান অনুযায়ী তিনি এমন সব ব্যবস্থা অবলম্বন করেন, যা বৃক্ষ, চিন্তা ও অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে অবলম্বন করা সম্ভব ছিল। ছেলেদেরকে তাদের প্রথম অপরাধের কথা অরণ করিয়ে দিয়ে ভয় দেখান ও সাবধান করে দেন, যাতে তারা পুনর্বার ঐ ধরনের অপরাধ করার সাহস না করে। তাদের কাছ থেকে বৈমাত্র্য ভাইয়ের হেফাজত করার জন্য আল্লাহর নামে শপথ নেন এবং তদানীন্তন রাজনৈতিক অবস্থার প্রেক্ষিতে যে সতর্কতামূলক ব্যবস্থা অবলম্বন করার প্রয়োজন অনুভূত হয় তা অবলম্বন করার জন্য তাদেরকে নির্দেশ দেন, যাতে নিজেদের সাধ্যমত ব্যবস্থাপনার মধ্যে এমন কোন ঝটি থাকতে না দেয় যার ফলে তারা ঘেরাও হয়ে যেতে পারে। কিন্তু অন্যদিকে প্রতি মৃহূর্তে একথা তাঁর সামনে আছে এবং তিনি ব্যরবার একথা প্রকাশও করেন যে, আল্লাহর ইচ্ছা প্রয়োগের পথে কোন মানবীয় কৌশল বাধার সৃষ্টি করতে পারে না। আল্লাহর হেফাজতই আসল হেফাজত এবং নিজের কৌশল ও ব্যবস্থাপনার উপর ভরসা না করে আল্লাহর অনুগ্রহের উপর ভরসা করা উচিত। যে ব্যক্তি প্রকৃত সত্যের জ্ঞান রাখে, যে ব্যক্তি একথাও জানে যে, দুনিয়ার জীবনের বাইরের দিকে আল্লাহর তৈরী প্রাকৃতিক ব্যবস্থা কোনু ধরনের প্রচেষ্টা ও কাজ দাবী করে এবং একথাও জানে যে, এ বাহ্যিক দিকের পেছনে যে প্রকৃত সত্য দুকিয়ে আছে তার ভিত্তিতে আসল কার্যকর শক্তি কি এবং তাঁর উপস্থিতিতে নিজের প্রচেষ্টা ও কাজের উপর মানুষের ভরসা কত বেশী ভিত্তিহীন—একমাত্র সে-ই নিজের কথা ও কাজের মধ্যে এ সঠিক ভারসাম্য কায়েম করতে পারে। একথাটিই অধিকাংশ লোক জানে না। তাদের মধ্য

وَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسُفَ أَوْى إِلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ إِنِّي أَنَا أَخُوكَ فَلَمَّا  
تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ كَانُوا يَعْمَلُونَ ১৫ فَلَمَّا جَهَزَهُمْ بِجَهَازٍ هُرِّجَ عَلَى السِّقَايَةِ  
فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذْنَ مَؤْذِنَ أَيْتَهَا الْعِيرِ إِنْكِرَ لَسِرْقَوْنَ ১৬ قَالُوا  
وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِمْ مَا ذَا تَفْقِدُونَ ১৭ قَالُوا نَفِقْدُ صَوَاعِ الْمَلِكِ وَلِمَنْ  
جَاءَ بِهِ حِمْلٌ بِعِيرٍ وَأَنَا بِهِ زَعِيرٌ ১৮ قَالُوا تَاهَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا جِئْنَا لِنُفِسِ  
فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سُرْقِينَ ১৯ قَالُوا فَهَا جَرَاؤْهُ أَنْ كَنْتَمْ كُلُّنَا بِيَنِ

## ৯. রুক্মি

তারা ইউসুফের কাছে পৌছলে সে তার সহোদর ভাইকে নিজের কাছে আলাদা করে ডেকে নিল এবং তাকে বললো, “আমি তোমার সেই (হারানো) ভাই, এখন আর সেসব আচরণের জন্য দুঃখ করো না যা এরা করে এসেছে।” ৫৫

যখন ইউসুফ তাদের মালপত্র বোঝাই করাতে লাগলো তখন নিজের ভাইয়ের মালপত্রের মধ্যে নিজের পেয়ালা রেখে দিল। ৫৬ তারপর একজন নবীর চীকোর করে বললো, “হে যাত্রীদল! তোমরা চোর।” ৫৭ তারা পেছন ফিরে জিজেস করলো, “তোমাদের কি হারিয়ে গেছে?” সরকারী কর্মচারী বললো, “আমরা বাদশাহর পালপাত্র পাছি না,” (এবং তাদের জমাদার বললো :) “যে ব্যক্তি তা এনে দেবে তার জন্য রয়েছে পুরস্কার এক উট বোঝাই মাল। আমি এর দায়িত্ব নিছি।” এ ভাইয়েরা বললো, “আগ্লাহর কসম। তোমরা খুব ভালোভাবেই জানো, আমরা এ দেশে বিপর্যয় সৃষ্টি করতে আসিনি এবং চুরি করার মতো লোক আমারা নই।” তারা বললো, “আচ্ছা, যদি তোমাদের কথা মিথ্যা প্রমাণিত হয় তাহলে চোরের কি শাস্তি হবে?”

থেকে যাদের ওপর বাহ্যিক দিকের প্রভাব বেশী পড়ে তারা আগ্লাহর প্রতি নির্ভরতা থেকে গাফেল হয়ে কৌশল ও ব্যবস্থা অবলম্বনকে সবকিছু মনে করে বসে এবং অন্তরনিহিত সত্য যার মনকে আচ্ছন্ন করে ফেলে সে জাগতিক কৌশল ও ব্যবস্থা অবলম্বন না করে শুধু মাত্র আগ্লাহর প্রতি নির্ভরতার ভিত্তিতে জীবনের গাঢ়ি চালিয়ে নিয়ে যেতে চায়।

৫৫. একুশ বাইশ বছরের ব্যবধানে দু'ভাইয়ের পুনরমিলনের পর যে অবস্থার সৃষ্টি হয়ে থাকবে এ বাক্যে তার সম্পূর্ণ চেহারাটাই ফুটিয়ে তোলা হয়েছে। হ্যান্ত ইউসুফ (আ)

قَالُوا جَزَاءُهُ مِنْ وِجْلِهِ فَهُوَ جَزَاءٌ كُلُّ لِكَ نَجِزِي  
الظَّالِمِينَ<sup>১০</sup>

তারা জবাব দিল, “তার শাস্তি” যার মালপত্রের মধ্যে এ জিনিস পাওয়া যাবে তার শাস্তি হিসেবে তাকেই রেখে দেয়া হবে। আমাদের এখানে তো এটাই এ ধরনের জালেমদের শাস্তির পদ্ধতি।”<sup>১৮</sup>

নিজের অবস্থা বর্ণনা করে কোনু কোনু অবস্থার মধ্য দিয়ে তিনি আজকের এ মর্যাদায় পৌছেছেন তা বলে থাকবেন। বিন ইয়ামীন বর্ণনা করে থাকবেন তাঁর অস্তরধানের পর বৈমাত্রেয় ভাইয়েরা তার সাথে কেমনতর দুর্ঘ্যবহার করেছে। হ্যরত ইউসুফ (আ) ভাইকে এই বলে সান্ত্বনা দিয়ে থাকবেন, এখন থেকে তুমি আমার কাছেই থাকবে, এ জালেমদের খণ্ডে তোমাকে আর দ্বিতীয়বার পড়তে দেবো না। সম্ভবত এ সময়ই বিন ইয়ামীনকে মিসরে আটকে রাখার জন্য কি ব্যবস্থা অবলম্বন করা হবে এবং প্রয়োজনের খাতিরে এখন তা গোপন রাখতে হবে এ ব্যাপারে আলোচনার পর দু'ভাই একটি সিদ্ধান্তে পৌছে যান।

৫৬. সম্ভবত পেয়ালা রেখে দেবার কাজটা হ্যরত ইউসুফ (আ) নিজের ভাইয়ের সম্মতি নিয়ে তার জ্ঞাতসারেই করেছিলেন। আগের আয়াতে এ দিকে ইংগিত করা হয়েছে। হ্যরত ইউসুফ (আ) দীর্ঘকালীন বিছেদের পর জালেম বৈমাত্রেয় ভাইদের হাত থেকে নিজের সহেদর ভাইকে রক্ষা করতে চাহিলেন। ভাই নিজেও এ জালেমদের সাথে ফিরে না যেতে চেয়ে থাকবেন। কিন্তু হ্যরত ইউসুফের নিজের পরিচয় প্রকাশ না করে তাকে প্রকাশ্যে আটকে রাখা এবং তার মিসরে থেকে যাওয়া সম্ভব ছিল না। আর এ অবস্থায় এ পরিচয় প্রকাশ করাটা কল্প্যান্কর ছিল না। তাই বিন ইয়ামীনকে আটকে রাখার জন্য দু'ভাইয়ের মধ্যে এ পরামর্শ হয়ে থাকবে। যদিও এর মধ্যে কিছুক্ষণের জন্য ভাইয়ের অপমান অনিবার্য ছিল, কারণ তার বিরুদ্ধে চুরির অভিযোগ আনা হচ্ছিল, কিন্তু পরে উভয় ভাই মিলে আসল ব্যাপারটি জনসমষ্টে প্রকাশ করে দিলেই এ কলংকের দাগ অতি সহজেই মুছে ফেলা যেতে পারবে।

৫৭. এ আয়াতে এবং পরবর্তী আয়াতগুলোতে কোথাও এ ধরনের কোন ইশারা পাওয়া যায় না, যা থেকে ধারণা করা যেতে পারে যে, হ্যরত ইউসুফ (আ) নিজের কর্মচারীদেরকে এ গোপন ব্যাপারটি পূর্বাহে অবহিত করেছিলেন এবং তাদেরকে যাত্রাদলের বিরুদ্ধে মিথ্যা অভিযোগ আনার ব্যাপারটি শিখিয়ে দিয়েছিলেন। ঘটনার যে সরল আকৃতিটি সহজেই চেয়ে ধরা পড়ে তা হচ্ছে এই যে, পেয়ালাটি হয়তো নীরবে রেখে দেয়া হয়েছিল, পরে সরকারী কর্মচারীরা সেটি খুঁজে না পেলে অনুমান করা হয়েছিল, এটি নিচয় সেই কাফেলার অস্তরভূক্ত কোন লোকের কাজ যারা এখানে অবস্থান করেছিল।

৫৮. উল্লেখ্য, এ ভাইয়েরা ছিল ইবরাহিমী পরিবারের সন্তান। কাজেই চুরির ব্যাপারে তারা যে আইনের কথা বলে তা ছিল ইবরাহিমী শরীয়াতের আইন। এ আইন অনুযায়ী চোরের শাস্তি ছিল, যে ব্যক্তির সম্পদ সে চুরি করেছে তাকে তার দাসত্ব করতে হবে।

فَبَلَّا بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وَعَاءِ أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِنْ وَعَاءِ  
أَخِيهِ ۚ كَلَّ لِكَ كِلَّ نَا لِيُوسُفَ ۖ مَا كَانَ لِيَأْخُلَّ أَخَاهُ فِي  
دِينِ الْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ۗ نَرْفَعُ دَرْجَتِي مِنْ نَشَاءُ ۖ وَفَوْقَ  
كُلِّ ذِي عَلْيٰ عَلِيمٍ ۝

তখন ইউসুফ নিজের ভাইয়ের আগে তাদের থলের তল্লাশী শুরু করে দিল। তারপর নিজের ভাইয়ের থলের মধ্য থেকে হারানো জিনিস বের করে ফেললো।—এভাবে আমি নিজের কৌশলের মাধ্যমে ইউসুফকে সহায়তা করলাম।<sup>৫৯</sup> বাদশাহর দীন (অর্থাৎ মিসরের বাদশাহর আইন) অনুযায়ী নিজের ভাইকে পাকড়াও করা তার পক্ষে সংগত ছিল না, তবে যদি আগ্রাহ এমনটি চান।<sup>৬০</sup> যাকে চাই তার মর্তবা আমি বুলন্ড করে দেই। আর একজন জ্ঞানবান এমন আছে যে প্রত্যেক জ্ঞানবানের চেয়ে জ্ঞানী।

৫৯. এ সমগ্র ধারাবাহিক ঘটনাবলীতে আগ্রাহ পক্ষ থেকে হয়রত ইউসুফের সমর্থনে সরাসরি কোন্‌ কৌশলটি অবলম্বন করা হয়েছিল তা অবশ্যি এখানে ভেবে দেখার মতো বিষয়। একথা সুস্পষ্ট যে, পেয়ালা রাখার কৌশলটি হয়রত ইউসুফ নিজেই করেছিলেন। এটাও সুস্পষ্ট, সরকারী কর্মচারীদের চুরির সন্দেহে কাফেলাকে আটকানোও একটি নিয়ম মাফিক কাজ ছিল, যা এ ধরনের অবস্থায় সব সরকারী কর্মচারীই করে থাকে। তাহলে আগ্রাহ সেই কৌশল কোনটি? ওপরের আয়তের মধ্যে অনুসন্ধান চালালে এ ছাড়া আর দ্বিতীয় কোন জিনিসই এর ক্ষেত্রান্তিসবে পাওয়া যেতে পারে না যে, সরকারী কর্মচারীরা নিয়ম বিরোধীভাবে নিজেরাই সন্দেহপূর্ণ অপরাধীদের কাছে চুরির শাস্তি জিজেস করলো এবং জবাবে তারাও এমন শাস্তির কথা বললো যা ইবরাহিমী শরীয়াতের দৃষ্টিতে চোরকে দেয়া হতো। এর ফলে দু'টি শাত হলো। প্রথমত হয়রত ইউসুফ ইবরাহিমী শরীয়াতকে কার্যকর করার সুযোগ পেলেন এবং দ্বিতীয়ত নিজের ভাইকে হাজৰতে পাঠাবার পরিবর্তে তিনি নিজের কাছে রাখতে পারলেন।

৬০. অর্থাৎ হয়রত ইউসুফ (আ) নিজের একটি ব্যক্তিগত ব্যাপারে মিসরের বাদশাহর আইন কার্যকর করবেন, এটা তাঁর নবুওয়াতের মর্যাদার সাথে সামঞ্জস্যালি ছিল না। ভাইকে আটকে রাখার জন্য তিনি নিজে যে কৌশল অবলম্বন করেছিলেন তার মধ্যে তাঁর জন্য একটি বাধা থেকে গিয়েছিল। অর্থাৎ তিনি ভাইকে আটক করতে পারতেন ঠিকই কিন্তু এ জন্য তাঁকে মিসরের বাদশাহর অপরাধ দণ্ডবিধির আধ্যায় নিতে হতো। আর এটি ছিল তাঁর পয়গঘরীর মর্যাদা বিরোধী। কারণ তিনি ইসলাম বিরোধী আইনের জায়গায় ইসলামী শরীয়াতের আইন প্রয়োগ করার উদ্দেশ্যেই দেশের শাসন ক্ষমতা হাতে নিয়েছিলেন। আগ্রাহ চাইলে তাঁর নবীকে এ ধরনের একটি বেমানান ভুলের অবতারণা

করতে দিতে পারতেন। কিন্তু এ কলংক কালিমা তাঁর গায়ে লেগে থাকুক এটা তিনি চাননি। তাই তিনি সরাসরি নিজ ব্যবস্থাপনায় একটি পথ বের করে দিলেন। ঘটনাক্রমে ইউসুফের ভাইদের কাছে চোরের শাস্তি কি হতে পারে তা জিজেস করা হলো এবং তারা এ জন্য ইবরাহিমী শরীয়াতের আইন বর্ণনা করলো। ইউসুফের ভাইয়েরা মিসরের নাগরিক না হওয়ার কারণে এ জিনিসটি এদিক দিয়ে একেবারেই যথাযথ ছিল। তারা এসেছিল একটি স্বাধীন এলাকা থেকে। কাজেই তারা যদি তাদের এলাকায় প্রচলিত নিয়ম অনুযায়ী নিজেদের লোককে এমন এক ব্যক্তির দাসত্ব শৃংখলে আবদ্ধ করতে রাখী থাকে যার সম্পদ সে চূরি করেছে তাহলে এ ক্ষেত্রে আর মিসরীয় দণ্ডবিধির সাহায্য নেবার প্রয়োজনই থাকে না। পরবর্তী দু'টি আয়াতে আগ্রাহ এ জিনিসটিকেই নিজের অনুগ্রহ ও তাত্ত্বিক প্রেষ্ঠত্ব হিসেবে বর্ণনা করেছেন। এক ব্যক্তি যখন তার মানবিক দুর্বলতার কারণে নিজে কোন পদস্থলনের শিকার হয় তখন আগ্রাহ অদৃশ্য থেকে তাকে রক্ষা করার ব্যবস্থা করেন, তার জন্য এর চেয়ে বড় মর্যাদা আর কি হতে পারে! এ ধরনের উন্নত মর্যাদা একমাত্র তারাই লাভ করতে পারেন যারা নিজেদের প্রচেষ্টা ও কর্মের মাধ্যমে বড় বড় পরীক্ষায় নিজেদের 'মুহসিন' তথা সৎকর্মশীল হওয়া প্রয়াণ করে দিয়েছেন। যদিও হয়রত ইউসুফ (আ) তাত্ত্বিক জ্ঞানের অধিকারী ছিলেন, নিজে প্রথম প্রজ্ঞা ও বুদ্ধিমত্তা সহকারে কাজ করতেন, তবুও এ সময় তাঁর জ্ঞানের মধ্যে একটি ফৌক থেকে গিয়েছিল এবং এমন এক সভা এ ফৌক পূরণ করেছিলেন যিনি সবার চেয়ে বড় জ্ঞানী।

এখানে আরো কয়েকটি বিষয় ব্যাখ্যা সাপেক্ষ থেকে যায়। সেগুলো সম্পর্কে সংক্ষেপে আলোচনা করবো।

এক : সাধারণভাবে এ আয়াতটির অনুবাদ এভাবে করা হয়ে থাকে : "বাদশাহর আইন মোতাবিক ইউসুফ নিজের ভাইকে পাকড়াও করতে পারতো না।" অর্থাৎ মাকান লিয়াখ্দ কে অনুবাদক ও ব্যাখ্যাতাগণ অঙ্গমত অর্থে নিয়েছেন, অন্যায় বা অসংগত অর্থে নেননি। কিন্তু প্রথমত এ অনুবাদ ও ব্যাখ্যা আরবী বাকধারা ও কুরআনিক ব্যবহার উভয় দিক দিয়েই ঠিক নয়। কেননা আরবীতে সাধারণত মাকান ل - শব্দ ব্যবহৃত হয় ইত্যাদি অর্থে। আর কুরআনেও এটি বেশীর ভাগ এ অর্থেই এসেছে। যেমন-

مَا كَانَ اللَّهُ أَنْ يُتْخِذَ مِنْ وَلَدٍ - مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ - مَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ - مَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيقَ إِيمَانَكُمْ - فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ - مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذْنَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ - مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يُقْتَلَ مُؤْمِنًا -

দ্বিতীয়ত অনুবাদক ও ব্যাখ্যাতাগণ সাধারণভাবে যে অর্থ বর্ণনা করেন যদি এর সে অর্থ গ্রহণ করা হয় তাহলে ব্যাপারটি অথবীন হয়ে পড়ে। বাদশাহর আইনে চোরকে পাকড়াও

করতে না পারার কি কারণ হতে পারে? দুনিয়ায় কি কখনো এমন পর্যায়েরও কোন রাষ্ট্র ছিল যার আইন চোরকে ঘেফতার করার অনুমতি দিত না?

দুই : রাজকীয় আইনের জন্য আল্লাহ দিনالملك (বাদশাহের আইন) শব্দ ব্যবহার করে নিজেই **مَا كانَ لِبَاخْذَ** থেকে যে অর্থ গ্রহণ করা উচিত সেদিকে ইঙ্গিত করেছেন। একথা সূপ্ত যে, আল্লাহর নবীকে দুনিয়ায় পাঠানো হয়েছিল **دِيْنُ اللّٰهِ** (আল্লাহর আইন) জারী করা জন্য, **دِيْنُ الْمَلْكِ** (বাদশাহের আইন) জারী করার জন্য নয়। পরিবেশ ও পরিস্থিতির অনিবার্যতার কারণে যদি সেই রাষ্ট্র সেই সময় পর্যন্ত বাদশাহের আইনের পরিবর্তে আল্লাহর আইন পুরোপুরি জারি করা সম্ভব না হয়ে থাকে তাহলে অন্ততপক্ষে নিজের একটি ব্যক্তিগত বিষয়ে বাদশাহের আইন কার্যকর করাতো নবীর পক্ষে সমিচ্ছীন ছিল না। কাজেই হ্যরত ইউসুফের (আ) বাদশাহের আইন অনুযায়ী নিজের তাইকে ঘেফতার না করার কারণ এটা ছিল না যে, বাদশাহের আইনে এ ধরনের ব্যবস্থা গ্রহণের অবকাশ ছিল না বরং এর কারণ শুধু এটিই ছিল যে, নবী হিসেবে অন্ততপক্ষে নিজের ব্যক্তিগত ব্যাপারে আল্লাহর আইন কার্যকর করা তাঁর জন্য ফরয ছিল। এ ক্ষেত্রে বাদশাহের আইন অনুযায়ী কাজ করা তাঁর জন্য কোনক্রমেই সংগত ছিল না।

তিনি : দেশীয় আইনের (Law of the land) জন্য “দীন” শব্দ ব্যবহার করে আল্লাহর দীনের অর্থের ব্যাপকতা পুরোপুরি প্রকাশ করে দিয়েছেন। এ থেকে “দীন” সম্পর্কে এক ধরনের লোকদের ধারণার মূল উৎপাদিত হয়ে গেছে। তারা ধারণা করেন, নবীগণের দাওয়াত শুধুমাত্র সাধারণ ধর্মীয় অর্থে এক আল্লাহর পূজা উপাসনা-আরাধনা করা এবং নিছক কতিপয় ধর্মীয় আকীদা-বিশ্বাস ও রসম-রেওয়াজ মেনে চলার মধ্যেই সীমাবদ্ধ। তারা এও মনে করেন, মানুষের সমাজ-সংস্কৃতি, রাজনীতি, অর্থনীতি, আইন-আদালত এবং এ ধরনের অন্যান্য পার্থিব বিষয়াদির সাথে দীনের কোন সম্পর্ক নেই। অথবা যদি সম্পর্ক থাকে তাহলে উল্লেখিত বিষয়াদি সম্পর্কে দীনের নির্দেশাবলী নিছক প্রাচীক সুপারিশের পর্যায়ভূক্ত। এগুলো কার্যকর করতে পারলে ভালো, অন্যথায় মানুষের নিজের হাতে গড়া বিধান মেনে চলায় কোন ক্ষতি নেই। এটি পুরোপুরি দীন সম্পর্কে একটি বিভ্রান্ত চিন্তা ছাড়া আর কিছুই নয়। দীর্ঘদিন থেকে মুসলমানদের মধ্যে এর অনুশীলন চলছে। মুসলমানদেরকে ইসলামী জীবন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার প্রচেষ্টা ও সংগ্রাম থেকে পাফেল করে দেবার ক্ষেত্রে এটিই বেশীরভাগ দায়ী। এরি বদৌলতে মুসলমানরা কুফরী ও জাহেলী জীবন ব্যবস্থায় কেবল সন্তুষ্টই হয়নি বরং একজন নবীর সুন্নাত মনে করে এ ব্যবস্থার কল-কজায় পরিণত হতে এবং নিজেরাই তাকে পরিচালিত করতেও উদ্যোগী হয়েছে। এখনে সর্বশক্তিমান আল্লাহ পরিষ্কার ভাষায় বলছেন : যেভাবে নামায, রোয়া ও হজ্জ দীনের অন্তরভুক্ত ঠিক তেমনি যে আইনের ভিত্তিতে দেশ ও সমাজ ব্যবস্থা পরিচালনা করা হয় তাও দীনের অন্তরভুক্ত। কাজেই **وَمَن يَبْتَغُ غَيْرَ إِلَلَهِ الْأَعْلَمُ دِيْنًا** এবং **إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللّٰهِ** অর্থাৎ আল্লাহর প্রতি আনুগত্য করা কোনক্রমেই গ্রহণযোগ্য হতে পারে না।

চারঃ প্রশ্ন করা যেতে পারে, অন্তপক্ষে এতটুকুন তো প্রমাণিত যে, এ সময় পর্যন্ত মিশরে রাষ্ট্রীয় পর্যায়ে “বাদশাহর দীন”-ই জারী ছিল। যদি এ সরকারের প্রধান শাসনকর্তা হয়েরত ইউসুফই হয়ে থাকেন যেমন এর আগে আপনি প্রমাণ করেছেন, তাহলে তো দেখা যায় আল্লাহর নবী হয়েরত ইউসুফ নিজেই নিজের হাতে “বাদশাহর দীন” জারী করছিলেন। এরপর হয়েরত ইউসুফ যদি নিজের ব্যক্তিগত ব্যাপারে “বাদশাহর দীন”-এর পরিবর্তে ইবরাহীমের শরীয়াতকে কার্যকর করেন তাহলে তাতেই বা কি পার্থক্য হয়? এর জবাব হচ্ছে, হয়েরত ইউসুফ তো আল্লাহর দীন জারী করার জন্য নিযুক্ত হয়েছিলেন। এটিই ছিল তাঁর নবুওয়াতী মিশন এবং তাঁর শাসনের উদ্দেশ্য। কিন্তু একটি দেশের ব্যবস্থা কার্যত এক দিনেই বদলে দেয়া যায় না। আজ যদি কোন দেশ সম্পূর্ণভাবে আমাদের কর্তৃত্বাধীনে থাকে এবং আমরা সেখানে ইসলামী জীবন বিধান প্রতিষ্ঠার ঐকান্তিক সংকল্প সহকারে তার সামগ্রিক ব্যবস্থাপনা নিজেদের হাতে নেই, তাহলেও তার সামাজিক, সাংস্কৃতিক, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক এবং আইন ও আদালত ব্যবস্থা বাস্তবে পরিবর্তিত করতে কয়েক বছর লেগে যাবে। এ অবস্থায় কিছুকাল পর্যন্ত আমাদের ব্যবস্থাপনায়ও পূর্বের আইন বহাল রাখতে হবে। ইতিহাস কি একথার সাফ্ফ দেয় না যে, আরবের জীবন ব্যবস্থায় পূর্ণ ইসলামী বিপ্রব সাধনের জন্য নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নয়-দশ বছর সময় লেগেছিল? এ সময় শেষ নবীর নিজের রাষ্ট্রেই কয়েক বছর মদ পান চলতে থাকে। সুদূরে লেন-দেন জারী থাকে। জাহেলী যুগের ঘীরাসী আইন জারী থাকে। পুরাতন বিয়ে-তালাকের আইন চালু থাকে। অনেক ধরনের অবৈধ ব্যবসায় কার্যকর হতে থাকে। প্রথম দিনেই ইসলামের দেওয়ানী ও ফৌজদারী আইন পুরোপুরি ও সর্বতোভাবে প্রবর্তিত হয়নি। কাজেই হয়েরত ইউসুফের রাষ্ট্রে যদি প্রথম আট-নয় বছর পর্যন্ত সাবেক মিসরীয় রাজতন্ত্রের কিছু আইন চালু থাকে তাহলে তাতে অবাক হবার কি আছে? আর এ থেকে আল্লাহর নবীকে মিশরে আল্লাহর দীন প্রবর্তনের জন্য নয় বরং বাদশাহর দীন প্রবর্তনের জন্য নিযুক্ত করা হয়েছিল, এ যুক্তির উদ্ভব হয় কেমন করে? তবে দেশে যখন বাদশাহর দীন জারী ছিলই তখন হয়েরত ইউসুফের নিজের ব্যক্তিগত ব্যাপারে তাকে কার্যকর করা তাঁর মর্যাদার সাথে সামঞ্জস্যশীল ছিল না কেন, এ প্রশ্নের জবাবও নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের পদ্ধতি সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে সহজেই পাওয়া যায়। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের শাসন কালের প্রথম যুগে যতদিন ইসলামী আইন জারি হয়নি ততদিন লোকেরা পুরাতন পদ্ধতি অনুযায়ী শরাব পান করতে থাকে। কিন্তু নবী (সা) নিজেও কি শরাব পান করেন? লোকেরা সুন্দী লেনদেন করতো। কিন্তু তিনি নিজেও কি সুন্দী লেনদেন করেন? লোকেরা মুতা বিয়ে করতে থাকে এবং দুই সহোদরা বোনকে একসাথে বিয়ে করতে থাকে। কিন্তু নবী (সা)ও কি এমনটি করেন? এ থেকে জানা যায়, বাস্তব অক্ষমতার কারণে ইসলামের আহবায়কের ইসলামী বিধান জারি করার জন্য পর্যায়ক্রমে অগ্রসর হওয়া একটি ভিন্ন ব্যাপার এবং এ পর্যায়ক্রমে অগ্রসর হওয়ার যুগে তাঁর নিজের জাহেলী পদ্ধতিকে কার্যকর করা এর থেকে একটি সম্পূর্ণ ভিন্নতর ব্যাপার। পর্যায়ক্রমের কারণে যে ছুট দেয়া হয় তা অন্যদের জন্য। আহবায়ক নিজে এমন সব পদ্ধতির মধ্য থেকে কোন একটিকে বাস্তবায়িত করবেন যেগুলোকে নিষিদ্ধ করার জন্য তাঁকে নিযুক্ত করা হয়েছে, এটা আসলে তাঁর নিজের কাজ নয়।

قَالُوا إِن يُسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخْ لَهُ مِنْ قَبْلٍ فَأَسْرَهَا يُوسُفُ  
 فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبَدِّلْ هَالَّهُمَّ قَالَ أَنْتَ مُشَرٌّ مَكَانًا وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا  
 تَصِفُونَ ⑪ قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبَا شَيْخًا كَيْرًا فَخُلِّ  
 أَحَدَ نَاسَمَكَانَهُ إِنَّا نَرَكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ⑫ قَالَ مَعَاذَ اللهِ أَنْ نَاخِذَ  
 إِلَّا مَنْ وَجَلَنَا مَتَاعَنَا عِنْدَهُ إِنَّا إِذَا لَظَلَمْوْنَ ⑬

এ ভাইয়েরা বললো, “এ যদি চুরি করে থাকে তাহলে অবাক হবার কিছু নেই, কারণ এর আগে এর ভাইও (ইউসুফ) চুরি করেছিল।”<sup>৬১</sup> ইউসুফ তাদের একথা শুনে আতঙ্গ করে ফেললো, সত্য তাদের কাছে প্রকাশ করলো না, শুধুমাত্র (মনে মনে) এতটুকু বলে থেমে গেলো, “বড়ই বদ তোমরা, (আমার সামনে দাঁড়িয়ে আমার ওপর) এই যে দোষারোপ তোমরা করছো সে সম্পর্কে আল্লাহ প্রকৃত সত্য তালোভাবে অবগত।”

তারা বললো, “হে ক্ষমতাসীন সরদার (আয়ীয়া)!<sup>৬২</sup> এর বাপ অত্যন্ত বৃক্ষ, এর জ্যায়গায় আপনি আমাদের কাউকে রেখে দিন। আমরা আপনাকে বড়ই সদাচারী ব্যক্তি হিসেবে পেয়েছি।” ইউসুফ বললেন, “আল্লাহর পানাহ! অন্য কাউকে আমরা কেমন করে রাখতে পারি? যার কাছে আমরা নিজেদের জিনিস পেয়েছি<sup>৬৩</sup> তাকে ছেড়ে দিয়ে অন্য কাউকে রাখলে আমরা জানেম হয়ে যাবো।”

৬১. আসলে নিজেদের অপমান স্থলন করার জন্য তারা একথা বলে। প্রথমে তারা বলে এসেছে, আমরা চোর নই। আর এখন দেখছে, তাদের ভাইয়ের থলের মধ্য থেকে হারানো জিনিসটি বের হচ্ছে। কাজেই এখন সংগে সংগেই একটি মিথ্যা কথা বলে সেই ভাই থেকে নিজেদেরকে আলাদা করে নিয়েছে এবং তার সাথে তার আগের ভাইকেও জড়িয়ে ফেলেছে। এ থেকে অনুযান করা যায়, হ্যরত ইউসুফের অবর্তমানে বিন ইয়ামিনের সাথে এ ভাইয়েরা কোনু ধরনের ব্যবহার করে আসছে এবং কি কারণে তার ও হ্যরত ইউসুফের মনে এ আকাঙ্ক্ষা জেগেছে যে, সে তাদের সাথে ফিরে না গিয়ে ওখানে থেকে যাক।

৬২. এখানে “আয়ীয়া” শব্দটি হ্যরত ইউসুফের জন্য ব্যবহার করার কারণে তাফসীরকারণ ধারণা করে নিয়েছেন যে, যুলায়খার স্বামী ইতিপূর্বে যে পদে অধিষ্ঠিত ছিলেন হ্যরত ইউসুফ সেই পদেই অধিষ্ঠিত হন। এরপর আরো ধারণা করা হয়েছে যে, পূর্ববর্তী আয়ীয় মারা গিয়েছিল এবং হ্যরত ইউসুফ তার স্ত্রাভিযক্তি হন। যুলায়খাকে নতুন করে অলৌকিকভাবে যুবতী বানিয়ে দেয়া হয় এবং মিসরের বাদশাহ হ্যরত

ইউসুফের সাথে তাঁর বিয়ে দেন। এমন কি বাসর রাতে হয়রত ইউসুফের সাথে যুলায়খার যে কথাবার্তা হয় তাও পর্যন্ত আমাদের একশ্রেণীর তাফসীরকারগণের কাছে পৌছে যায়। অথচ একবাণুলো সবই কাগ্নিক। “আয়ীয়” শব্দটি সম্পর্কে আমি আগেই একথা বলে এসেছি যে, মিসরে এটি কোন বিশেষ পদবী হিসেবে চিহ্নিত ছিল না বরং নিছক “কর্তৃত্বালী” অর্থে শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে। সভ্যত মিসরে বড় বড় লোকদের জন্য এ ধরনের কিছু শব্দ পারিভাষিক অর্থে প্রচলিত ছিল, যেমন আমাদের দেশে “সরকার” শব্দটির প্রচলন দেখা যায়। এরি অনুবাদ কুরআনে “আয়ীয়” শব্দের মাধ্যমে করা হয়েছে। আর যুলায়খার সাথে হয়রত ইউসুফের বিয়ের যে গল্প ফীদা হয়েছে এর ভিত্তি শুধু এতটুকুই যে, বাইবেল ও তালমুদে পোটিফেরের মেয়ে আসন্নাত-এর সাথে তাঁর বিয়ের ঘটনা বর্ণনা করা হয়েছে। ওদিকে যুলায়খার স্বামীর নামও ছিল পোটিফের। এ ঘটনাগুলো ইসরাইলী বর্ণনা থেকে বিভিন্ন পর্যায়ে উদ্ভৃত হতে হতে মুফাস্সিরগণের কাছে পৌছে যায়। তারপর গুজব ও জনশুভির বিশ্বাস লাভের প্রচলিত রীতি অনুযায়ী। পোটিফের সহজেই পোটিফের হয়ে গেছে স্তৰী। আর এ স্তৰী নিচিতভাবেই হয়ে গেছে যুলায়খা। কাজেই তাঁর সাথে হয়রত ইউসুফের বিয়ে দেবার জন্য পোটিফেরকে হত্যা করা হয়েছে। এভাবেই “ইউসুফ যুলায়খার” উপাখ্যান পূর্ণতা লাভ করেছে।

৬৩. এখানে কতদূর সতর্কতা অবলম্বন করা হয়েছে একবার তলিয়ে দেখুন। এখানে “চোর” বলা হচ্ছে না বরং কেবল এতটুকু বলা হচ্ছে, “যার কাছে আমরা আমাদের জিনিস পেয়েছি।” শরীয়তী পরিভাষায় একেই বলা হয় “তাওরীয়া” অর্থাৎ “সত্যকে সুকোশলে গোপন করা”。 যখন কোন মজলুমকে জালেমের হাত থেকে বৌচাবার অথবা কোন বড় আকারের জুলুমের প্রতিরোধ করার জন্য প্রকৃত ঘটনার বিপরীত কথা বলা বা সত্য বিরোধী বাহানাবাজী করা ছাড়া আর কোন উপায় থাকে না তখন এ অবস্থায় একজন আগ্রাহভীরু ব্যক্তি সুস্পষ্ট মিথ্যা এড়িয়ে এমন কথা বসবে বা এমন কোশল অবলম্বন করার চেষ্টা করবে যার ফলে প্রকৃত সত্যকে গোপন করে দৃঢ়তিকে রোধ করা যেতে পারে। এমনটি করা শরীয়ত ও নৈতিকতার দৃষ্টিতে বৈধ, তবে এখানে শর্ত থাকবে যে, নিছক কার্যোদ্ধার করার জন্য এমনটি করা যাবে না বরং কোন বড় আকারের দৃঢ়তি দূর করাই হবে উদ্দেশ্য। এখন এ সমগ্র ব্যাপারটিতে হয়রত ইউসুফ আলাইহিস সালাম কেমন ধরনের বৈধ তাওরীয়ার শর্ত পূরণ করেছেন দেখুন : ভাইয়ের সমতিক্রমে তাঁর মালপত্রের মধ্যে নিজের পেয়ালাটি রেখে দিয়েছেন। কিন্তু কর্মচারীদেরকে একথা বলেননি যে, এর বিকলক্ষে চুরির অভিযোগ দায়ের করো। তারপর সরকারী কর্মচারীরা যখন চুরির অভিযোগে তাদেরকে ধরে এনেছে তখন কোন প্রকার হৈ চৈ না করে নীরবে তাদের মালপত্র তত্ত্বালী করতে শুরু করেছেন। এরপর যখন এ ভাইয়ের বললো, বিন ইয়ামীনের জায়গায় আমাদের কাউকে রাখুন তখন এর জবাবে তাদেরই কথা তাদের দিকে ফিরিয়ে দিয়েছেন এই বলে যে, তোমরাইতো ফতোয়া দিয়েছিলে, যার মালপত্রের মধ্য থেকে পেয়ালা বের হবে তাকেই রেখে দেয়া হবে। কাজেই এখন তোমাদের সামনে বিন ইয়ামীনের মালপত্রের মধ্য থেকে আমাদের জিনিস দের হয়েছে এবং তাকেই আমরা রেখে দিচ্ছি। অন্যকে তাঁর জায়গায় আমরা কেমন করে রাখতে পারিঃ এ ধরনের তাওরীয়ার দৃষ্টিস্পষ্ট নবী সান্নাহিছ আলাইহি ওয়া সান্নাহের যুদ্ধবিগ্রহের ইতিহাসেও পাওয়া যাবে। কোন যুক্তি দিয়ে নৈতিক দৃষ্টিতে একে দোষণীয়ও বলা যেতে পারে না।

فَلَمَّا أَسْتِيئْسُوا مِنْهُ خَلَصُوا نَحْيَا قَالَ كَبِيرٌ هُرَمَ الْمَرْتَلْمَوَا أَنَّ  
أَبَا كَرْقَلَ أَخْلَى عَلَيْكُمْ مَوْتَقَامِ اللَّهِ وَمِنْ قَبْلِ مَا فَرَطْتُمْ فِي  
يُوسُفَ فَلَمَّا أَبْرَحَ الْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِيَّ أَوْيَحَكَمَ اللَّهُ  
لِي هُوَ خَيْرُ الْحَكَمِينَ ⑯ إِرْجِعُوهُ إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَا بَانَا إِنَّ  
أَبْنَكَ سَرَقَ هُوَ مَا شَهِدْنَا إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِغَيْبٍ حَفِظِينَ ⑭  
وَسَعَى الْقَرِيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِمَرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا  
لَصِلِّ قُونَ ⑮ قَالَ بَلْ سَوْلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْ رَا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ  
عَسَى اللَّهُ أَنْ يَاتِيَنِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ⑯

## ১০ ঝুঁকু'

যখন তারা ইউসুফের কাছ থেকে নিরাশ হয়ে গেলো তখন একান্তে পরামর্শ করতে সাগলো। তাদের মধ্যে যে সবচেয়ে বয়সে বড় ছিল সে বললো : “তোমরা কি জান না, তোমাদের বাপ তোমাদের কাছ থেকে আল্লাহর নামে কি অংগীকার নিয়েছেন এবং ইতিপূর্বে ইউসুফের ব্যাপারে তোমরা যেসব বাড়াবাঢ়ি করেছো তাও তোমরা জানো। এখন আমি তো এখান থেকে কথনোই যাবো না যে পর্যন্ত না আমার বাপ আমাকে অনুমতি দেন অথবা আল্লাহ আমার ব্যাপারে কোন ফায়সালা করে দেন, কেননা তিনি সবচেয়ে ভালো ফায়সালাকারী। তোমরা তোমাদের বাপের কাছে ফিরে গিয়ে বলো, “আবাজান, আপনার ছেলে চুরি করেছে, আমরা তাকে চুরি করতে দেখিলি, যতটুকু আমরা জেনেছি শুধু ততটুকুই বর্ণনা করছি এবং অদৃশ্যের রক্ষণাবেক্ষণ করা তো আমাদের পক্ষে সম্ভবপর ছিল না। আমরা যে পঞ্চাতে ছিলাম সেখানকার লোকজনদেরকে জিজ্ঞেস করে দেখুন এবং যে কাফেলার সাথে আমরা ছিলাম তাকে জিজ্ঞেস করে দেখুন, আমরা যা বলছি সত্য বলছি।”

ইয়াকৃব এ কাহিনী শুনে বললো, “আসলে তোমাদের মন তোমাদের জন্য আরো একটি বড় ঘটনাকে সহজ করে দিয়েছে।<sup>৬৪</sup> ঠিক আছে, এ ব্যাপারেও আমি সবর করবো এবং ভালো করেই করবো। হয়তো আল্লাহ এদের সবাইকে এনে আমার সাথে মিলিয়ে দেবেন। তিনি সবকিছু জানেন এবং তিনি জানের ভিত্তিতে সমস্ত কাজ করেন।”

وَتَوَلَّ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا سَفِيْعَلِيْ بِيُوسُفَ وَابْيَضْتَ عَيْنِهِ مِنَ الْحَزْنِ  
 فَمَهُوكَظِيمٌ<sup>৬৪</sup> قَالُوا تَالِهِ تَفْتَأِرُ أَنْ كُرْ يُوسَفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً  
 أَوْ تَكُونَ مِنَ الْمُلِكِيْنَ<sup>৬৫</sup> قَالَ إِنَّمَا أَشْكُوْبَشِيْ وَحْزَنِي إِلَى اللَّهِ  
 وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ<sup>৬৬</sup> يَبْنِي اذْهَبُوا فَتَحْسِسُوا مِنْ  
 يُوسَفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْيَسُوا مِنْ رُوحِ اللَّهِ إِنَّهُ لَا يَأْيَسُ مِنْ  
 رُوحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكُفَّارُونَ<sup>৬৭</sup> فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوا يَا يَا لَهُ  
 مَسْنَا وَأَهْلَنَا الضُّرُورَ جَئْنَا بِيَضَاعَةٍ مُّزْجِيَّةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصْدِقْ  
 عَلَيْنَا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ الْمُتَصْلِقِينَ<sup>৬৮</sup>

তারপর সে তাদের দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে বসে গেলো এবং বলতে লাগলো, “হায় ইউসুফ” — সে মনে মনে দৃঃখ্যে ও শোকে জর্জরিত হয়ে যাচ্ছিল এবং তার চোখগুলো সাদা হয়ে গিয়েছিল, — ছেলেরা বললো, “আগ্রাহৰ দোহাই! আপনি তো শুধু ইউসুফের কথাই অৱৰণ করে যাচ্ছেন। অবস্থা এখন এমন পর্যায়ে পৌছে গেছে যে, তার শোকে আপনি নিজেকে দিশেহারা করে ফেলবেন অথবা নিজের প্রাণ সংহার করবেন।” সে বললো, “আমি আমার পেরেশানি এবং আমার দুঃখের ফরিয়াদ আগ্রাহ ছাড়া আর কারো কাছে করছি না। আর আগ্রাহৰ ব্যাপারে আমি যতটুকু জানি তোমরা ততটুকু জানো না। হে আমার ছেলেরা! তোমরা যাও এবং ইউসুফ ও তার ভাইয়ের ব্যাপারে কিছু অনুসন্ধান চালাও। আগ্রাহৰ রহমত থেকে নিরাশ হয়ে না। তাঁর রহমত থেকে তো একমাত্র কাফেরুরাই নিরাশ হয়।”

যখন তারা মিসরে গিয়ে ইউসুফের সামনে হায়ির হলো তখন আরয় করলো, “হে পরাক্রান্ত শাসক! আমরা ও আমাদের পরিবার পরিজন কঠিন বিপদের মুখোমুখি হয়েছি এবং আমরা যাত্র সামান্য পুঁজি নিয়ে এসেছি। আপনি আমাদের পূর্ণমাত্রায় শস্য দিয়ে দিন এবং আমাদেরকে দান করুন, <sup>৬৯</sup> আগ্রাহ দানকারীদেরকে প্রতিদান দেন।”

৬৪. অর্থাৎ আমার ছেলের চারিত্রিক সততা সম্পর্কে আমি ভালোভাবেই জানি। তার একটি পেয়ালা চুরির দোষে অভিযুক্ত হবার কথা মনে নেয়া তোমাদের জন্য সহজ হতে

قَالَ هَلْ عِلْمَتِرِ مَا فَعَلْتُمْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَا نَتَمْ جَهَنَّمُ<sup>١</sup>  
 قَالُوا إِنَّكَ لَا تَيُوبُ مُوسَفُ<sup>٢</sup> قَالَ أَنَا مُوسَفُ وَهُنَّ أَخْيُ زَقْلَ مَنْ  
 اللَّهُ عَلَيْنَا إِنَّهُ مَنْ يَتَقَوَّلْ وَيَصِيرُ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ<sup>٣</sup>  
 قَالُوا أَتَالَّهِ لَقْنَ أَتَرَكَ اللَّهَ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنَّا لَخَطِئِينَ<sup>٤</sup> قَالَ لَا تَشْرِيبَ  
 عَلَيْكُمْ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ رُزْ وَهُوَ أَحْرَمُ الرِّجَمِينَ<sup>٥</sup> إِذَا هَبُوا  
 يَقْمِصُونَ هَذَا فَالْقَوْمُ عَلَى وَجْهِ أَبِي يَاتِ بَصِيرًا وَأَتُونَى  
 بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ<sup>٦</sup>

(একথা শুনে ইউসুফ আর চুপ থাকতে পারলো না) সে বললো, “তোমরা কি জানো, তোমরা ইউসুফ ও তার ভাইয়ের সাথে কি ব্যবহার করেছিলে, যখন তোমরা অঙ্গ ছিলে?” তারা চমকে উঠে বললো, “হায় তুমই ইউসুফ নাকি!” সে বললো, “ই, আমি ইউসুফ এবং এই আমার সহোদর। আগ্নাহ আমাদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন। আসলে কেউ যদি তাকওয়া ও ছবর অবলম্বন করে তাহলে আগ্নাহের কাছে এ ধরনের সংলোকনের কর্মফল নষ্ট হয়ে যায় না।” তারা বললো, “আগ্নাহের কসম, আগ্নাহ তোমাকে আমাদের ওপর প্রেষ্ঠাত্মক দান করেছেন এবং যথার্থেই আমরা অপরাধী ছিলাম।” সে জবাব দিল, “আজ তোমাদের বিরুদ্ধে কোন অভিযোগ নেই। আগ্নাহ তোমাদের মাফ করে দিন। তিনি সবার প্রতি অনুগ্রহকারী। যাও, আমার এ জামাটি নিয়ে যাও এবং এটি আমার পিতার চেহারার ওপর রেখো, তিনি দৃষ্টিশক্তি ফিরে পাবেন। আর তোমাদের সমস্ত পরিবার পরিজনকে আমার কাছে নিয়ে এসো।”

পারে। ইতিপূর্বে তোমাদের জন্য তোমাদের এক ভাইকে জেনেবুরো নিখোজ করে দেয়া এবং তার পোশাকে কৃত্রিম রক্ত লাগিয়ে আনা খুব সহজ কাজ হয়ে গিয়েছিল। আর এখন অন্য এক ভাইকে সত্যি সত্যি চোর বলে মেনে নেয়া এবং আমাকে এসে তার খবর দেয়াও তেমনি সহজ কাজ হয়ে গেছে।

৬৫. অর্থাৎ আমাদের এ আবেদনে সাড়া দিয়ে আপনি যাকিছু দেবেন তাই যেন আপনি আমাদের দান করছেন বলে মনে করা হবে। এ শস্যের মূল্য হিসেবে যে অর্থ আমরা দিছি তা আমাদের প্রয়োজনের জন্য যথেষ্ট পরিমাণ শস্যের মূল্য হিসেবে বিবেচিত হবার অবশ্য যোগ্যতা রাখে না।

وَلَمَّا فَصَلَّيْتِ الْعِمَرَ قَالَ أَبُوهُرْ إِنِّي لَأَجِدُ رِيمَ يُوسَفَ لَوْلَا  
أَنْ تُفْنِدَ وَنِينَ<sup>٦٤</sup> قَالُوا تَاهَ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالٍ كَالْقَدِيرِ<sup>٦٥</sup> فَلَمَّا أَنْ  
جَاءَ الْبَشِيرُ الْقَهْلَى وَجْهِهِ فَارْتَبَ بَصِيرَةٍ قَالَ أَلْمَاقْلُ لِكْرَجْ  
إِنِّي أَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ<sup>٦٦</sup> قَالُوا يَا بَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا  
إِنَّا كَنَا خَطِئِينَ<sup>٦٧</sup> قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَبِّيْ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ  
الرَّحِيمُ<sup>٦٨</sup> فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَى يُوسَفَ أَوْى إِلَيْهِ أَبُو يَهْ وَقَالَ ادْخُلُوا  
مِصْرَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَمْنِينَ<sup>٦٩</sup>

## ১১ রুক্ত'

কাফেলাটি যখন (মিসর থেকে) রওয়ানা দিল তখন তাদের বাপ (কেনানে) বললো, "আমি ইউসুফের গুরু পাছি,<sup>৬৬</sup> তোমরা যেন আমাকে একথা বলো না যে, বুড়ো বয়সে আমার বুকিউষ্ট হয়েছে।" ঘরের লোকেরা বললো, "আগ্নাহর কসম, আপনি এখনো নিজের সেই পূরাতন পাগলামি নিয়েই আছেন।"<sup>৬৭</sup>

তারপর যখন সুখবর বহনকারী এলো তখন সে ইউসুফের জামা ইয়াকুবের চেহারার ওপর রাখলো এবং অক্ষত তার দৃষ্টিশক্তি ফিরে এলো। তখন সে বললো, "আমি না তোমাদের বলেছিলাম, আমি আগ্নাহর পক্ষ থেকে এমন সব কথা জানি যা তোমরা জানো না?" সবাই বলে উঠলো, "আব্রাজান! আপনি আমাদের শুনাহ মাফের জন্য দোয়া করুন, সত্তিই আমরা অপরাধী ছিলাম।" তিনি বললেন, "আমি আমার রবের কাছে তোমাদের মাগফেরাতের জন্য আবেদন জানাবো, তিনি বড়ই ক্ষমশীল ও করুণাময়।"

তারপর যখন তারা ইউসুফের কাছে পৌছলো<sup>৬৮</sup> তখন সে নিজের বাপ-মাকে নিজের কাছে বসালো<sup>৬৯</sup> এবং (নিজের সমগ্র পরিবার পরিজনকে) বললো, "চলো, এবার শহরে চলো, আগ্নাহ চাহেতো শাস্তি ও নিরাপত্তার মধ্যে বসবাস করবে।"

৬৬. আগ্নাহর নবীগণ কেমন অসাধারণ শক্তির অধিকারী হয়ে থাকেন, এ ঘটনা থেকে সে সম্পর্কে ধারণা জন্মে। একদিকে হ্যরত ইউসুফের (আ) জামা নিয়ে মিসর থেকে কাফেলা সবেমাত্র রওয়ানা দিছে আর অন্যদিকে শত শত মাইল দূরে হ্যরত ইয়াকুব

(আ) তার গুরু পাছেন। কিন্তু এ থেকে একথাও জানা যায় যে, নবীগণের এ শক্তিশূলো আসলে তাঁদের সহজাত ছিল না বরং এগুলো আল্লাহ তাঁদেরকে দান করেছিলেন এবং আল্লাহ যখন ও যে পরিমাণ চাইতেন এ শক্তিকে কাজে লাগানোর সুযোগ দিতেন। হ্যরত ইউসুফ (আ) বহু বছর যাবত মিসরে রয়েছেন এবং সে সময় হ্যরত ইয়াকুব (আ) কখনো তাঁর গুরু পাননি। কিন্তু এখন হঠাৎ স্থান শক্তি এত তাঁর হয়ে গেলো যে, তাঁর জামা মিসর থেকে ঢেলা শুরু হওয়ার সাথে সাথেই তিনি তার সুগন্ধ পেতে শুরু করলেন।

এখানে এ আলোচনাও কম গুরুত্বপূর্ণ নয় যে, একদিকে কুরআন হ্যরত ইয়াকুব আলাইহিস সালামকে এভাবে পয়সগুরের বিপুল মর্যাদা সহকারে পেশ করছে কিন্তু অন্যদিকে বনী ইসরাইল তাঁকে পেশ করছে আরবের একজন সাধারণ বেদুইনের মতো করে। বাইবেলের বর্ণনা মতে, যখন ছেলেরা এসে ব্যবর দিল, “ইউসুফ এখনো বেঁচে আছে এবং সে-ই সারা মিসর দেশের শাসনকর্তা তখন ইয়াকুব হতভুব হতভুব হয়ে গেলেন। কেননা তিনি এটা বিশ্বাস করতে পারছিলেন না..... পরে যখন তিনি তাঁদের নিয়ে যাবার জন্য ইউসুফের পাঠানো শকটগুলো দেখলেন তখন তাঁর ধড়ে প্রাণ এলো।” (আদি পৃষ্ঠক ৭৫ : ২৬-২৭)

৬৭. এ থেকে বুঝা যায়, সমগ্র পরিবারে হ্যরত ইউসুফ (আ) ছাড়া তাঁদের পিতার মর্যাদা উপলক্ষিকারী আর দ্বিতীয় কোন ব্যক্তি ছিল না। হ্যরত ইয়াকুব (আ) নিজেও তাঁদের এ মানসিক ও নৈতিক অধিপতনের কারণে হতাশ ছিলেন। গৃহের প্রদীপের আলো বাইরে ছড়িয়ে পড়ছিল কিন্তু গৃহবাসীরা নিজেরাই আধারের মধ্যে বাস করছিল। তাঁদের দৃষ্টিতে তিনি একটি পোড়া মাটি ছাড়া আর কিছুই ছিলেন না। ইতিহাসের প্রেষ্ঠ ব্যক্তিদের অধিকাংশই প্রকৃতির এ নির্মম পরিহাসের শিকার হয়েছেন।

৬৮. বাইবেলের বর্ণনামতে এ সময় মিসরে আগমনকারী হ্যরত ইয়াকুবের (আ) পরিবারের সদস্য সংখ্যা মোট ৬৭ ছিল। অন্যান্য পরিবারের যেসব মেয়েকে হ্যরত ইয়াকুবের (আ) পরিবারে বিয়ে দেয়া হয়েছিল তাঁদেরকে এ সংখ্যার অন্তর্ভুক্ত করা হয়নি। এ সময় হ্যরত ইয়াকুবের (আ) বয়স ছিল ১৩০ বছর এবং এরপরও তিনি মিসরে ১৭ বছর জীবিত থাকেন।

এখানে একজন জ্ঞানানুসন্ধানীর মনে প্রশ্ন জাগে, বনী ইসরাইল যখন মিসরে প্রবেশ করে তখন হ্যরত ইউসুফ (আ) সহ তাঁদের সংখ্যা ছিল ৬৮ এবং প্রায় ৫ শত বছর পর যখন তাঁরা মিসর থেকে বের হয় তখন তাঁদের সংখ্যা ছিল কয়েক শাখ। বাইবেলের বর্ণনা অনুযায়ী মিসর ত্যাগ করার পরের বছর সিনাইয়ের মরু এলাকায় হ্যরত মূসা (আ) তাঁদের যে আদমশুমারী করান তাতে কেবলমাত্র যুদ্ধ করতে সমর্থ যুবকদের সংখ্যা ৬,০৩,৫৫০ ছিল। এর মানে এ দৌড়ায়, নারী-পুরুষ-শিশু মিলিয়ে সব শুরু তাঁদের সংখ্যা হবে অন্তত ২০ লাখ। কোন হিসেবে কি ৬৮ জন থেকে ৫ শত বছরে বংশবৃক্ষ পেয়ে ২০ লাখ হতে পারে? যদি ধরা যায়, সারা মিসরের জনসংখ্যা এ সময় ছিল ২ কোটি (যা অবশ্য খুব বেশী অতিরিক্ত বিবেচিত হবে) তাহলে এর অর্থ এ দৌড়াবে যে, শুধুমাত্র বনী ইসরাইলের সংখ্যাই সেখানে ছিল শতকরা ১০ ভাগ। শুধুমাত্র বংশবৃক্ষের মাধ্যমে একটি পরিবারের লোকসংখ্যা কি এ পরিমাণ বৃদ্ধি পেতে পারে? এ প্রশ্নটি সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে একটি গুরুত্বপূর্ণ সত্ত্বের প্রকাশ ঘটে। একথা ঠিক ৫ শত বছরে একটি পরিবারের

লোকসংখ্যা এত বেশী বাড়তে পারে না। কিন্তু বনী ইসরাইল ছিল নবীদের সন্তান। তাদের নেতা হয়েছিল ইউসুফের (আ) বদৌলতে তারা মিসরে প্রতিষ্ঠিত হতে পেরেছিল। এ ইউসুফ (আ) নিজেই ছিলেন নবী। তাঁর পর থেকে চার পাঁচশো বছর পর্যন্ত দেশের শাসন কর্তৃত্ব তাদেরই হাতে ছিল। এ সময় নিশ্চয়ই তারা মিসরে ব্যাপকভাবে ইসলাম প্রচার করে থাকবেন। মিসরবাসীদের মধ্য থেকে যারা ইসলাম গ্রহণ করেছিল তাদের কেবল ধর্মই নয়, তামাদুন এবং সমগ্র জীবন ব্যবস্থাই মিসরীয় অমুসলিমদের থেকে আলাদা হয়ে বনী ইসরাইলের রঙে রঞ্জিত হয়ে গিয়ে থাকবে। মিসরীয়রা তাদের সবাইকে ঠিক তেমনি আগস্তুক গণ্য করে থাকবে যেমন ভারতীয় উপমহাদেশে হিন্দুরা ভারতীয় মুসলমানদেরকে গণ্য করে থাকে। অন্যর মুসলমানদের ওপর আজ ‘যোহামেডান’ শব্দটি যেতাবে লাগানো হয় তাদের ওপর ঠিক তেমনিভাবেই ‘ইসরাইলী’ শব্দটি লাগানো হয়ে থাকবে। আর তাছাড়া তারা নিজেরাও দীনী ও সাংস্কৃতিক সম্পর্ক এবং বিয়ে-শাদীর সম্পর্কের কারণে অমুসলিম মিসরীয়দের থেকে বিছির এবং বনী ইসরাইলের সাথে একাত্ম হয়ে গিয়ে থাকবে। এ কারণে যখন মিসরে জাতীয়তাবাদের প্রবল জোয়ার উঠলো তখন কেবলমাত্র বনী ইসরাইলই নির্যাতনের শিকার হলো না বরং মিসরীয় মুসলিমরাও তাদের সাথে একইভাবে নির্যাতীত হলো। আর বনী ইসরাইল যখন মিসর ত্যাগ করলো তখন মিসরীয় মুসলমানরাও তাদের সাথে বের হলো এবং তাদের সবাইকে বনী ইসরাইলের সাথে গণ্য করা হতে থাকলো।

বাইবেলের বিভিন্ন ইঁগিত থেকে আমাদের এ ধারণার সমর্থন মেলে। উদাহরণ স্বরূপ “যাত্রা পৃষ্ঠকে” যেখানে বনী ইসরাইলদের মিসর থেকে বের হবার অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে সেখানে বাইবেল লেখক বলছেন : “আর তাহাদের সাথে মিথিত লোকদের মহাজনতাও গেলো।” (১২:৩৮) অনুবৃত্তভাবে “গণনা পৃষ্ঠকে”ও তিনি আবার বলছেন : “আর তাহাদের মধ্যবর্তী মিথিত লোকেরা লোভাতুর ইঁয়া উঠিল।” (১১:৪৪) তারপর পর্যায়ক্রমে এ অইসরাইলী মুসলমানদের জন্য “আগস্তুক” ও “পরদেশী” পরিভাষা ব্যবহার করা হতে থাকে। বস্তুত তাত্ত্বিক হয়ে রাতে মৃসাকে যেসব বিধান দেয়া হয় তার মধ্যে আমরা পাই :

“ তোমরা ও তোমাদের মধ্যে বসবাসকারী বিদেশী লোক, উভয়ের জন্য একই ব্যবস্থা হইবে ; ইহা তোমাদের পুরুষানুক্রমে পালনীয় চিরস্থায়ী বিধি। সদা প্রভুর সামনে তোমরা ও বিদেশীয়েরা, উভয়ে সমান। তোমাদের ও তোমাদের মধ্যে বসবাসকারী বিদেশীয়দের জন্য একই ব্যবস্থা ও একই শাসন হইবে।”

(গণনা পৃষ্ঠক ১৫: ১৫-১৬)

“কি স্বজাতীয় কি বিদেশী যে ব্যক্তি নিসংকোচে পাপ করে, সে সদাপ্রভূর অবশাননা করে, সেই ব্যক্তি আপন লোকদের মধ্য হইতে উছিন্ন হইবে।” (গণনা পৃষ্ঠক ১৫:৩০)

“তোমরা তোমাদের ভাতাদের মধ্যে, চাই স্বদেশী হোক বা বিদেশী হোক, ন্যায্য বিচার করিও।” (মিতীয় বিবরণ ১:১৬)

আল্লাহর কিভাবে অইসরাইলীদের জন্য আসলে কি শব্দ ব্যবহার করা হয়েছিল যাকে অনুবাদকরা ‘বিদেশী’ বানিয়ে রেখে দিয়েছে, সেটা এখন অনুসন্ধানের মাধ্যমে জানা কঠিন।

وَرَفِعَ أَبْوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرَّوْا لَهُ سَجَدًا وَقَالَ يَا بَنِي  
 هَلْ أَتَاكُمْ رَبِيلٌ رَءَيَاهُ مِنْ قَبْلِ ذَلِكَ جَعَلْهُمَا رَبِيلٍ حَقَاءً وَقَدْ أَحْسَنَ  
 يَوْمَ إِذَا وَرَأَيْتُمْ رَبِيلًا مِنْ قَبْلِ ذَلِكَ جَعَلْهُمَا رَبِيلًا حَقَاءً وَقَدْ أَحْسَنَ  
 أَنْ نَزَغَ الشَّيْطَنُ بَيْنَيْنِي وَبَيْنَ إِخْرَتِي إِنَّ رَبِيلًا لَطِيفٌ  
 لَهَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ

১০০

(শহরে প্রবেশ করার পর) সে নিজের বাপ-মাকে উঠিয়ে নিজের পাশে সিংহাসনে বসালো এবং সবাই তার সামনে স্থস্থৃতভাবে সিজদায় ঝুঁকে পড়লো।<sup>১০</sup> ইউসুফ বললো, “আবাজান। আমি ইতিপূর্বে যে স্বপ্ন দেখেছিলাম এ হচ্ছে তার তা’বীর। আমার রব তাকে সত্ত্বে পরিণত করেছেন। আমার প্রতি তাঁর অনুগ্রহ হিসেবে তিনি আমাকে কারাগার থেকে বের করেছেন এবং আপনাদেরকে মরু অঞ্চল থেকে এনে আমার সাথে মিলিয়ে দিয়েছেন, অথচ শয়তান আমার ও আমার ভাইদের মধ্যে বিরোধ সৃষ্টি করে দিয়েছিল। আসলে আমার রব অননুভূত ব্যবহাপনার মাধ্যমে তাঁর ইচ্ছা পূর্ণ করেন। নিসন্দেহে তিনি সবকিছু জানেন ও সুগভীর প্রজ্ঞার অধিকারী।

৬৯. তাম্মুদে লিখিত হয়েছে, হ্যরত ইয়াকুবের (আ) আগমন সংবাদ যখন রাজধানীতে এসে পৌছুল তখন হ্যরত ইউসুফ (আ) রাজ্যের বড় বড় আমীর উমরাহ, উচ্চ পদস্থ কর্মচারীবৃন্দ ও বিরাট এক সেনাবাহিনী নিয়ে তাঁকে অভ্যর্থনা করতে বের হলেন। অত্যন্ত শ্রদ্ধা ও শান-শওকতের সাথে তাঁদেরকে শহরে নিয়ে এলেন। সেদিনটি সেখানে ছিল উৎসবের দিন। নারী-পুরুষ-শিশু নিরিশেষে সবাই সেদিন এ শোভাযাত্রা দেখতে জমা হয়েছিল। সারা দেশে আনন্দের চেউ প্রবাহিত হয়ে গিয়েছিল।

৭০. এ “সিজদাহ” শব্দটি বহু লোককে বিভাগ করেছে। এমনকি একটি দল তো এ থেকে প্রমাণ সংগ্রহ করে বাদশাহ ও পীরদের অন্য “আদবের সিজদাহ” ও “সমান প্রদর্শনের সিজদাহ”—এর বৈধতা আবিষ্কার করেছেন। এর দোষমুক্ত হবার জন্য অন্য লোকদের এ ব্যাখ্যা দিতে হয়েছে যে, আগের নবীদের শরীয়াতে কেবলমাত্র ইবাদাতের সিজদা আল্লাহ ছাড়া আর সবার জন্য হারাম ছিল। এ ছাড়া যে সিজদার মধ্যে ইবাদাতের অনুভূতি নেই তা আল্লাহ ছাড়া অন্যদের জন্যও করা যেতে পারতো। তবে মুহাম্মাদী শরীয়াতে আল্লাহ ছাড়া অন্যদের জন্য সবরকমের সিজদা হারাম করে দেয়া হয়েছে। কিন্তু আসলে “সিজদাহ” শব্দটিকে বর্তমান ইসলামী পরিভাষার অর্থে গ্রহণ করার ফলেই যাবতীয় বিভাগ দেখা দিয়েছে। অর্থাৎ হাত, হাঁটু ও কপাল মাটিতে ঢেকিয়ে দেয়া। অথচ

সিজদার মূল অর্থ হচ্ছে শুধুমাত্র ঝুকে পড়া। আর এখানে এ শব্দটি এ অথেই ব্যবহৃত হয়েছে। কারো প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করার, কাউকে অভ্যর্থনা জানাবার অথবা নিচুক কাউকে সালাম করার জন্য বুকে দু'হাত খেঁধে সামনের দিকে কিছুটা ঝুকে পড়ার রেওয়াজ প্রাচীন যুগের মানুষের সাংস্কৃতিক জীবনে ব্যাপকভাবে প্রচলিত ছিল। (এবং আজো দুনিয়ার কোন কোন দেশে এর প্রচলন আছে)। এ ধরনের ঝুকে পড়ার জন্য আরবীতে "সিজদাহ" এবং ইংরেজীতে Bow শব্দ ব্যবহার করা হয়। বাইবেলে আমরা এর অসংখ্য দৃষ্টান্ত পাই, যা থেকে প্রমাণ হয় যে, প্রাচীন যুগে এ পদ্ধতিটি সাংস্কৃতিক জীবনের অংশ ছিল। তাই হ্যারত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম সম্পর্কে এক জায়গায় বলা হয়েছে : তিনি নিজের তাঁবুর দিকে তিনটি লোককে আসতে দেখলেন। তাদেরকে অভ্যর্থনা করার জন্য তিনি দৌড়ে গেলেন এবং মাটি পর্যন্ত ঝুকে পড়লেন। আরবী বাইবেলে এখানে যে শব্দগুলো ব্যবহার করা হয়েছে তা হচ্ছে :

فَلَمَّا نَظَرَ رَكْضَ لِاسْقِبَالِهِمْ مِنْ بَابِ الْخِيْمَةِ وَسَجَدَ إِلَى الْأَرْضِ

(তকীন : ৩-১৮)

তারপর যেখানে বলা হচ্ছে, হেতের সন্তানরা হ্যারত সারাকে দাফন করার জন্য বিনামূল্যে কবরের জন্য জমি দান করে, সেখানে উর্দু বাইবেলে যা বলা হয়েছে তার বাংলা অনুবাদ করলে দাঁড়ায়। "ইবরাহীম উঠে বনী হেতের সামনে, যারা সেই দেশের বাসিন্দা ছিল, কুর্নিশ করলেন এবং তাদের সাথে এভাবে আলাপ করলেন।" (বাংলা বাইবেলে বলা হয়েছে : তখন আব্রাহাম উঠিয়া তদেশীয় লোকদিগের, অর্ধাৎ হেতের সন্তানগণের কাছে প্রণিপাত করিলেন ও সঙ্গসন করিয়া কহিলেন,) তারপর যখন তারা শুধু কবরের জমিই নয়, পুরো একটি ক্ষেত্র এবং একটি গুহা দান করে তখন ঈবরাহীম সেই দেশীয় লোকদের সামনে মাথা নত করলেন (বাংলা বাইবেলে বলা হয়েছে : তখন আব্রাহাম তদেশীয় লোকদের সামনে প্রণিপাত করিলেন)। কিন্তু আরবী অনুবাদে এ উভয় জায়গায় কুর্নিশ করা, প্রণিপাত করা, মাথা নত করা ইত্যাদির জন্য "সিজদাহ" শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। বলা হয়েছে :

فَقام ابراهيم وسجد لشعب الأرض لبني هت (تکوین : ৭ - ২১)

فسجد ابراهيم امام شعب الأرض (تکوین : ১২ - ২৩)

ইংরেজী বাইবেলে এখানে যে শব্দাবলী ব্যবহার করা হয়েছে তা হচ্ছে :

"Bowed himself towards the ground.

"Bowed himself to the people of the land and Abraham bowed down himself before the people of the land."

এ ধরনের বিষয়ের বহু দৃষ্টান্ত বাইবেলে পাওয়া যায়। এ থেকে পরিকার জানা যায়, বর্তমানে ইসলামী পরিভাষায় "সিজদাহ" বলতে যা বুঝায় এ সিজদাহর অর্থ তা নয়।

যারা বিষয়টির যথার্থ স্বরূপ না জেনে এর ব্যাখ্যায় হালকাভাবে লিখে দিয়েছেন যে, পূর্ববর্তী শরীয়াতগুলোয় গায়রম্প্রাহকে সমানের সিজদা অথবা আদবের সিজদা করা জায়েয

رَبِّ قَدْ أَتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلِمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ  
 فَاطِرُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ تَقْأَنْتَ وَلَسِيٰ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ  
 تَوْفِينِي مُسْلِمًا وَالْحَقِينِي بِالصِّلَاحِينَ <sup>(১০)</sup> ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ  
 نُوْحِيَهُ إِلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ  
 يَمْكُرُونَ <sup>(১১)</sup> وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَكُوْحَرَصُتْ بِمُؤْمِنِينَ <sup>(১২)</sup> وَمَا  
 تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ <sup>(১৩)</sup>

হে আমার রব! তুমি আমাকে রাষ্ট্র ক্ষমতা দান করেছো এবং আমাকে কথার গভীরে প্রবেশ করা শিখিয়েছো। হে আকাশ ও পৃথিবীর মুষ্টা! দুনিয়ায় ও আখেরাতে তুমিই আমার অভিভাবক। ইসলামের উপর আমাকে মৃত্যু দান করো এবং পরিণামে আমাকে সৎকর্মপরায়ণদের অন্তরভুক্ত করো।”<sup>১১</sup>

হে মুহাম্মাদ! এ কাহিনী অদৃশ্যলোকের খবরের অন্তরভুক্ত, যা আমি তোমাকে অহীন মাধ্যমে জানাচ্ছি। নয়তো, তুমি তখন উপস্থিত ছিলে না যখন ইউসুফের ভাইয়েরা একজোট হয়ে ঘড়িয়ে করেছিল। কিন্তু তুমি যতই চাওনা কেন অধিকাংশ লোক তা মানবে না।<sup>১২</sup> অথচ তুমি এ খেদমতের বিনিময়ে তাদের কাছে কোন পারিশ্রমিকও চাচ্ছো না। এটা তো দুনিয়াবাসীদের জন্য সাধারণতাবে একটি নসীহত ছাড়া আর কিছুই নয়।<sup>১৩</sup>

ছিল তারা নিঃক একটি ভিস্তিহীন কথা বলেছেন। ইসলামী পরিভাষায় যাকে সিজদা বলা হয়, যদি সিজদা বলতে তাকেই বুঝানো হয় তাহলে আগ্নাহর পাঠানো শরীয়াতে তা কোনদিন গায়রূপাহর জন্য জারোয় ছিল না। বাইবেলে উল্লেখিত হয়েছে যে, ব্যবিলনের পরাধীনতার যুগে বাদশাহ অহশেরশ যখন হামানকে নিজের প্রধান অধ্যক্ষ করলেন এবং তার প্রতি সশান প্রদর্শন করার জন্য তাকে সিজদা করার জন্য সবাইকে হকুম দিলেন তখন বনী ইসরাইলের প্ররম খোদাতক্ত ওলী মর্দখয় (মর্দকী) তা করতে অস্থীকার করলেন। (ইষ্টের ৩৪:১-২) তালমূদে এ ঘটনাটির ব্যাখ্যা প্রসংগে এর যে বিস্তারিত বিবরণ দেয়া হয়েছে তা প্রশিদ্ধানযোগ্য।

“বাদশাহৰ কর্মচারীৱা জিজ্ঞেস কৱলো : ব্যাপার কি, তুমি কেনইবা হামানকে সিজদা কৱতে অস্থীকৃতি জানাচ্ছো? আমৱাও তো মানুষ কিন্তু আমৱা বাদশাহৰ হকুম মেনে চলি। তিনি জৰাব দিলেন : তোমৱা অজ্ঞ, একজন মৱণশীল মানুষ, যে কাল মাটিৰ

সাথে মিশে যাবে, সে কি এমন যোগ্যতা রাখে যে, তার প্রেষ্ঠত্ব মেনে নেয়া হবে? আমি কি এমন একজনকে সিজদা করবো, যে একটি মহিলার পেট থেকে জন্ম নিয়েছে? যে কাল শিশু ছিল, আজ যুবক হয়েছে, কাল বুড়ো হয়ে যাবে এবং পরশু মারা যাবে? না, আমি তো একমাত্র সেই অনাদি অনন্ত আল্লাহর সামনে মাথা নত করবো যিনি রিচজীব ও স্বয়ম্ভু..... যিনি বিশ্বলোকের মৃষ্টা ও শাসক, আমি তো একমাত্র তাঁকেই সম্মান করবো, আর কাউকে নয়।”

কুরআন নাযিলের প্রায় এক হাজার বছর আগে একজন ইসরাইলী মুমিনের কঠে এ কথাগুলো উচ্চারিত হয়। কোন অর্থেও গায়রম্ভাহকে সিজদা করা বৈধ এ ধরনের চিন্তার নামগঙ্কও এতে পাওয়া যায় না।

৭১. এ সময় হয়েরত ইউসুফের (আ) কঠ নিঃসৃত এ বাক্য ক'টি আমাদের সামনে একজন সাক্ষা মুমিনের চরিত্রে একটা অদ্ভুত ঘনোযুক্তকর চিত্র তুলে ধরে। মরশু পশ্চালক পরিবারের এক ব্যক্তি, যাকে তাঁর হিংসুটে ভাইয়েরা মেরে ফেলতে চেয়েছিল, জীবনের উত্থান-পতন দেখতে দেখতে অবশেষে পার্থিব উন্নতির সর্বোচ্চ শিখরে আরোহণ করেন। তাঁর দৃতিক্ষ পীড়িত পরিবারবর্গ তাঁরই করণা তিখারী হয়ে তাঁর সামনে এসে হামির হয়েছে এবং এ সাথে এসেছে তাঁর সেই হিংসুটে ভাইয়েরা যারা তাকে মেরে ফেলতে চেয়েছিল। তারা সবাই তাঁর রাজকীয় সিংহাসনের সামনে মাথা নত করে দাঁড়িয়ে আছে। দুনিয়ার সাধারণ রীতি অনুযায়ী এটি ছিল অহংকার, অভিযোগ ও দোষারোপ করার এবং তিরকার ও ভর্তসনার তীর বর্ষণ করার উপযুক্ত সময়। কিন্তু আল্লাহর সত্ত্বিকার অনুগত একজন মানুষ এ সময় কিছুটা ভিন্ন ধরনের চারিত্রিক গুণবলীর প্রকাশ ঘটান। তিনি নিজের এ উন্নতির জন্য অহংকার করার পরিবর্তে যে আল্লাহ তাকে এ মর্যাদা দান করেছেন তাঁর অনুগ্রহের স্বীকৃতি দেন। তাঁর পরিবারের লোকেরা জীবনের প্রথম দিকে তাঁর ওপর যে জুলুম অত্যাচার চালিয়েছিল সে জন্য তিনি তাদেরকে তিরকার ও ভর্তসনা করেন না। বরং আল্লাহ এত দীর্ঘদিনের বিছ্রিতার পর তাদেরকে আমার সাথে মিলিয়ে দিয়েছেন এ বলে তিনি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেন। তিনি হিংসুটে ভাইদের বিরুদ্ধে মুখে অভিযোগের একটি শব্দও উচ্চারণ করেন না। এমন কি একথাও বলেন না যে, তাঁরা আমার সাথে দূর্ব্যবহার করেছিল। বরং নিজেই এভাবে তাদের সাফাই গাইছেন যে, শয়তান আমার ও তাদের মধ্যে বিরোধ সৃষ্টি করে দিয়েছে। আবার সেই বিরোধের খারাপ দিক বাদ দিয়ে তাঁর এ ভালো দিকটি পেশ করেছেন যে, আল্লাহ আমাকে যে মর্যাদায় অধিষ্ঠিত করতে চাহিলেন সে জন্য এ সূৰ্য কৌশল অবলম্বন করেছেন। অর্থাৎ ভাইদের দ্বারা শয়তান যা কিছু করায় তাঁর মধ্যে আল্লাহর জ্ঞান অনুযায়ী আমার জন্য কল্যাণ ছিল। কয়েক শব্দে এসব কিছু প্রকাশ করার পর তিনি স্বত্বৰ্তভাবে নিজের প্রভু-আল্লাহর সামনে নত হন এবং তাঁর প্রতি এ বলে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেন : তুমই আমাকে বাদশাহী দান করেছো এবং এমন সব যোগ্যতা দান করেছো যার বদোলতে আমি জেলখানায় পচে মরার বদলে আজ দুনিয়ার সবচেয়ে বড় রাষ্ট্রির ওপর শাসন কর্তৃত্ব চালাচ্ছি। সবশেষে তিনি আল্লাহর কাছে যা কিছু চান তা হচ্ছে এই যে, দুনিয়ায় যতদিন বেঁচে থাকি ততদিন যেন তোমার বদেগী ও দাসত্বে অবিচল থাকি আর যখন দুনিয়া থেকে বিদায় নেই তখন আমাকে সৎ বান্দাদের সাথে মিশিয়ে দিয়ো। কতই উন্নত, পরিচ্ছন্ন ও পবিত্র এ চারিত্রিক আদর্শ।

হয়েরত ইউসুফের এ মূল্যবান তাষণ্টি বাইবেল ও তালমূদে কোন স্থান পায়নি। আচর্যের বিষয় হচ্ছে, এ কিতাব দু'টি অপ্রয়োজনীয় গল্প কাহিনীর বিস্তারিত বিবরণে ভরা। অথচ যেসব বিষয় নেতৃত্ব মূল্যবান ও মূল্যবোধের সাথে সম্পর্ক রাখে এবং যার সাহায্যে নবীগণের মূল শিক্ষা, তাঁদের যথার্থ মিশন এবং তাঁদের সীরাতের শিঙ্গীয় দিকগুলোর উপর আলোকপাত হয়, এ কিতাব দু'টিতে সেগুলোর কোন উল্লেখই নেই।

এখানে এ কাহিনী শেষ হচ্ছে। তাই পাঠকদেরকে পুনর্বার এ সত্যটির ব্যাপারে সজাগ করে দেয়া জরুরী মনে করিয়ে, হয়েরত ইউসুফ আলাইহিস সালাম, সম্পর্কে কুরআনের এ বর্ণনাটি একাত্তই তার নিজস্ব ও স্বতন্ত্র বর্ণনা। এটি বাইবেল বা তালমূদের চর্বিতচর্বন নয়। তিনটি কিতাবের তুলনামূলক অধ্যয়নের পর একথা অত্যন্ত সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে যে, কাহিনীটির বিভিন্ন শুরুত্তপূর্ণ অংশে কুরআনের বর্ণনা অন্য দু'টি থেকে আলাদা। কোন কোন জিনিস কুরআন তাঁদের চেয়ে বেশী বর্ণনা করে, কোন কোনটা কম এবং কোন কোনটায় তাঁদের বর্ণনার প্রতিবাদ করে। কাজেই মুহাম্মদ সান্দ্রাল্লাহ আলাইহি ওয়া সালাম বনী ইসরাইলের থেকে এ কাহিনীটি শুনে থাকবেন এবং তাঁর ভিত্তিতে এটি বর্ণনা করেন, একথা বলার সুযোগই কারোর নেই।

৭২. অর্থাৎ এরা এক অদ্ভুত ধরনের হটকারিতার রোগে ভুগছে। তোমার নবুওয়াতের বিষয়টি পরীক্ষা করার জন্য অনেক চিন্তা-ভাবনা ও পরামর্শ করে তাঁরা যে দাবী করেছিল তুমি সংগেসংগেই সবার সামনে তা প্রৱণ করে দিয়েছো। এখন হয়তো তুমি আশা করছো, এ কুরআন তুমি নিজে রচনা কর না বরং সত্যিই তোমার প্রতি অহীর মাধ্যমে নাযিল হয়, একথা মনে নিতে তাঁরা আর ইতস্তত করবে না। কিন্তু নিচিতভাবে জেনে রাখো, এরা এখনো মানবে না এবং নিজেদের অশ্঵ীকৃতির উপর অবিচল থাকার জন্য আরেকটি বাহানা খুঁজে বের করবে। কেননা, এদের না মানার আসল কারণ এটা নয় যে, তোমার সত্যতার ব্যাপারে নিচিত হবার জন্য এরা কোন যুক্তিসংগত প্রমাণ চাহছিল এবং তা এরা এখনো পায়নি। বরং এর কারণ শুধুমাত্র একটিই যে, এরা তোমার কথা মনে নিতে রাজী নয়। তাই এরা আসলে মনে নেবার জন্য কোন প্রমাণ খুঁজে ফিরছে না বরং না মানার জন্য বাহানা খুঁজে বেড়াচ্ছে। নবী সান্দ্রাল্লাহ আলাইহি ওয়া সালামের কোন ভূল ধারণা দূর করা এ বক্তব্যের উদ্দেশ্য নয়। যদিও বাহ্যত তাঁকেই সম্মোধন করা হয়েছে। কিন্তু এর আসল উদ্দেশ্য হচ্ছে, যে দলকে সম্মোধন করে তাঁদের সমাবেশে এ ভাষণ দেয়া হচ্ছিল তাঁদেরকে অত্যন্ত সূক্ষ্ম ও অঙ্কারপূর্ণ বাগধারার মাধ্যমে এ হটকারিতা সম্পর্কে সতর্ক করা। তাঁরা নিজেদের মাহফিলে তাঁকে ডেকে এনেছিল তাঁকে পরীক্ষা করার জন্য। সেখানে তাঁরা অকস্থাত দাবী করেছিল, যদি আপনি নবী হয়ে থাকেন তাহলে বলুন বনী ইসরাইলের মিসর যাবার ঘটনাটা কি ছিল? এর জবাবে তাঁদেরকে তখনই এবং সেখানেই এ সংক্ষিপ্ত কাহিনী শুনিয়ে দেয়া হয়। আর সর্বশেষে এ ছেট্টা বাক্যটি বলে তাঁদের সামনে একটি আয়নাও তুলে ধরা হয়েছে যে, ওহে হটকারীর দল! এ আয়নায় নিজেদের চেহারা দেখে নাও, তোমরা কোন মুখে পরীক্ষা নিতে বসে গিয়েছিলে? বিবেকবান ব্যক্তি তো সত্য প্রমাণ হয়ে গেলে তা মনে নেয়, এ জন্যই সে পরীক্ষা নিয়ে থাকে। কিন্তু তোমরা নিজেদের মনের মতো প্রমাণ পেয়ে গেলেও তা মনে নাও না।

وَكَانُوا مِنْ أَيَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَالْأَرْضُ يَمْرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا  
مُعْرِضُونَ ۝ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ<sup>১০৩</sup>  
فَإِذَا مِنَ الْأَنْوَارِ نَاتِيَهُمْ غَاصِيَةً مِنْ عَنَابِ اللَّهِ أَوْ تَأْتِيهِمْ السَّاعَةُ<sup>১০৪</sup>  
بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ<sup>১০৫</sup>

## ১২ রূক্তি

আকাশসমূহে<sup>৭৪</sup> ও পৃথিবীতে কত নির্দশন রয়েছে, যেগুলো তারা অতিক্রম করে যায় কিন্তু সেদিকে একটুও দৃষ্টিপাত করে না।<sup>৭৫</sup> তাদের বেশীর ভাগ আল্লাহকে মানে কিন্তু তাঁর সাথে অন্যকে শরীক করে।<sup>৭৬</sup> তারা কি এ ব্যাপারে নিশ্চিত হয়ে গেছে যে, আল্লাহর আয়াবের কোন আকর্ষিক আক্রমণ তাদেরকে থাস করে নেবে না অথবা তাদের অঙ্গাতসারে তাদের উপর সহসা কিয়ামত এসে যাবে না?<sup>৭৭</sup>

৭৩. উপরের সতর্কীকরণের পর এটি দ্বিতীয় সতর্কীকরণ। তবে ওর তুলনায় এর মধ্যে তিরঙ্গারের দিকটি কম এবং উপদেশের অংশ বেশী। এ উক্তিটিও বাহ্যত নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সমোধন করে করা হয়েছে কিন্তু আসলে এখনে কাফেরদের সমাবেশকে সমোধন করা হয়েছে এবং তাদেরকে একথা বুঝানোই উদ্দেশ্য যে, আল্লাহর বান্দরা। একটু ভেবে দেখো, তোমাদের এ ইঠকারিতার এখানে অবকাশ কোথায়? যদি পয়ঃসনের নিজের কোন ব্যক্তিস্বার্থ উদ্ধারের জন্য দাওয়াত ও প্রচারের এ কাজ চালু করে থাকতেন অথবা নিজের জন্য তিনি কিছু চাইতেন তাহলে অবশ্য তোমাদের জন্য একথা বলার সুযোগ ছিল যে, আমরা এ ধরনের মতলবী লোকের কথা কেন মানবো? কিন্তু তোমরা দেখছো, এ ব্যক্তি নিষ্ঠার্থ, তোমাদের এবং সারা দুনিয়ার মানুষের ভালোর জন্য নসীহত করে যাচ্ছেন এবং এর মধ্যে তার নিজের কোন স্বার্থ লুকিয়ে নেই। কাজেই এ ধরনের ইঠকারিতার সাহায্যে এর মোকাবিলা করার পেছনে কি যুক্তি আছে? যে ব্যক্তি সবার ভালোর জন্য নিষ্ঠার্থভাবে একটি কথা বলে। তার বিরুদ্ধে খামখা জিদ ধরে বসে থাকা কেন? খোলা মনে তার কথা শোনো। ভালো লাগলে মেনে নাও, ভালো না লাগলে মানবে না।

৭৪. উপরের এগারটি রূক্তি তে হ্যরত ইউসুফের (আ) কাহিনী শেষ হয়েছে। যদি নিচেক গল্প বলা আল্লাহর অঙ্গীর উদ্দেশ্য হতো তাহলে ভাষণ এখানেই শেষ হয়ে যেতো। কিন্তু এখানে তো কোন উদ্দেশ্য সামনে রেখেই গল্প বলা হয়। এ উদ্দেশ্য প্রচার করার যে কোন সুযোগেরই সম্ভবহার করতে মোটেই ইত্তেজ করা হয় না। এখন যেহেতু লোকেরা নিজেরাই নবীকে ডেকে এনেছিল এবং গল্প শোনার জন্য কান খাড়া করেছিল, তাই তাদের ফরমায়েশী কথা শেষ হতেই নিজের উদ্দেশ্যমূলক কয়েকটি বাক্যও বলে দেয়া হলো। অতি সংক্ষেপে এ কয়েকটি বাক্যে উপদেশ ও দাওয়াতের সমস্ত বিষয়বস্তু একত্র করে দেয়া হয়েছে।

৭৫. লোকদেরকে তাদের গাফলতি সম্পর্কে সতর্ক করে দেয়াই এর উদ্দেশ্য। পৃথিবী ও আকাশের প্রত্যেকটি জিনিস নিছক একটি জিনিসই নয় বরং সত্যের প্রতি ইংগিতকারী একটি নির্দর্শনও। যারা এ জিনিসগুলোকে শুধুমাত্র একটি জিনিস হিসেবে দেখে তারা মানুষের মতো নয় বরং পশুর মতো দেখে। পানিকে পানি, গাছকে গাছ এবং পাহাড়কে পাহাড় তো পশুরাও দেখে- থাকে এবং নিজেদের প্রয়োজন অনুযায়ী প্রত্যেকটি পশু এগুলোর ব্যবহার ক্ষেত্রেও জানে। কিন্তু মানুষকে যে উদ্দেশ্যে ইন্দ্রিয়ানুভূতি সহকারে চিন্তা-ভাবনা করার জন্য মন্তিক দান করা হয়েছে তা শুধু এ জন্য নয় যে, মানুষ সেগুলো দেখবে এবং সেগুলোর ব্যবহার ক্ষেত্রে জানবে বরং মানুষ সত্য অনুসন্ধান করবে এবং এ নির্দর্শনগুলোর সাহায্যে তাকে চিনে নেবে, এটিই হচ্ছে এর মূল উদ্দেশ্য। এ ব্যাপারে অধিকাংশ মানুষ গাফলতির মধ্যে পড়ে আছে। আর এ গাফলতিই তাদেরকে গোমরাহীতে নিষ্কেপ করেছে। যদি মনের দুয়ারে এ তালা না লাগিয়ে নেয়া হতো, তাহলে নবীদের কথা বুঝা এবং তাঁদের নেতৃত্ব থেকে ফায়দা হাসিল করা লোকদের জন্য এত কঠিন হতো না।

৭৬. ওপরে যে গাফলতির প্রতি ইংগিত করা হয়েছে এটা আসলে তার স্বাভাবিক ফল। লোকেরা যখন পথের চিহ্ন থেকে চোখ বন্ধ করে নিয়েছে তখনই তারা সোজা পথ থেকে সরে চেছে এবং তরপাশের ঝোপঝাড়ের মধ্যে আটকা পড়ে গেছে। এরপরও খুব কম লোকই এমন রয়েছে, যারা গন্তব্য সম্পূর্ণরূপে হারিয়ে ফেলেছে এবং আল্লাহকে সৃষ্টিকর্তা ও রিয়িকদাতা হিসেবে চূড়ান্তভাবে মনে নিতে অঙ্গীকার করেছে। অধিকাংশ লোক যে গোমরাহীতে নিষ্ঠ রয়েছে তা আল্লাহকে অঙ্গীকার করার গোমরাহী নয় বরং শিরকের গোমরাহী। অর্থাৎ তারা আল্লাহ নেই একথা বলে না বরং তারা আল্লাহর সত্তা, গুণাবলী, ক্ষমতা, ইখতিয়ার ও অধিকারে অন্যদেরকে কোন না কোনভাবে অংশীদার করার বিভাসিতে নিষ্ঠ। পৃথিবী ও আকাশের বিভিন্ন নির্দর্শন, যেগুলো সর্বত্র সর্বক্ষণ আল্লাহর একক সার্বভৌম কর্তৃত্বের ঘোষণা দিছে, সেগুলোতে যদি শিক্ষণীয় দৃষ্টিতে দেখা হতো তাহলে কোনদিন এ বিভাসির জন্য হতো না।

৭৭. লোকদেরকে সতর্ক করাই এর উদ্দেশ্য। অর্থাৎ অবকাশ জীবনকে দীর্ঘতর মনে করে এবং বর্তমানের শান্তি ও নিরাপত্তাকে চিরস্থায়ী ভেবে পরিগামের চিন্তাকে ভবিষ্যতের জন্য শিকেয় তুলে রেখে না। কোন ব্যক্তিই নিচয়তা সহকারে একথা বলতে পারে না যে, তার জীবনকাল অযুক্ত সময় পর্যন্ত অবশ্য স্থায়ী হবে। কাকে হাতাহ কখন ছেফতার করা হবে এবং কোথা থেকে কি অবস্থায় তাকে ধরে আনা হবে তা কেউ জানে না। তোমাদের দিনরাতের অভিজ্ঞতা হচ্ছে, ভবিষ্যতের গর্ভে তোমাদের জন্য কি লুকানো আছে তা এক মুহূর্ত আগেও তোমরা জানতে পার না। কাজেই যা কিছু চিন্তা করার এখনই করে নাও। জীবনের যে পথে এগিয়ে যাচ্ছে তার ওপর সামনে অগ্রসর হবার আগে ঠিক পথে যাচ্ছে কিনা একটু থেমে চিন্তা করে দেখো। এটা যে সঠিক পথ, এর সপক্ষে কোন যথার্থ দলীল তোমাদের কাছে আছে কি? বিশ্ব প্রকৃতির নির্দর্শনাবলী থেকে এর সত্যসঠিক পথ হবার কোন প্রমাণ পাচ্ছো কি? তোমাদের ব্রজাতীয় লোকেরা এ পথে চলে ইতিপূর্বে যে ফল লাভ করেছে এবং বর্তমানে তোমাদের সমাজ সংস্কৃতিতে এর যে ফলাফল দেখা যাচ্ছে তা কি একথাই প্রমাণ করে যে, তোমরা সঠিক পথে যাচ্ছো?

قُلْ هُنَّا هُنِّيْ سَيِّلَى ادْعُوا إِلَى اللَّهِ تَفْعَلْ بَصِيرَةٌ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي  
وَسَبَحَنَ اللَّهُ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۝ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ  
إِلَّا رِجَالًا نُوحِيَ إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى ۖ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي  
الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ۖ وَلَدَأْرَ  
الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اتَّقُوا ۗ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۝ ۱۰۵

তাদেরকে পরিকার বলে দাও : আমার পথতো এটাই, আমি আল্লাহর দিকে ডাকি, আমি নিজেও পূর্ণ আলোকে নিজের পথ দেখছি এবং আমার সাথীরাও। আর আল্লাহ পাক-পবিত্র<sup>৭৮</sup> এবং শিরুককারীদের সাথে আমার কোন সম্পর্ক নেই।

হে মুহাম্মাদ! তোমার পূর্বে আমি যে নবীদেরকে পাঠিয়েছিলাম তারা সবাই মানুষই ছিল, এসব জনবসতিরই অধিবাসী ছিল এবং তাদের কাছেই আমি অহী পাঠাতে থেকেছি। তারা কি পৃথিবীতে প্রমণ করেনি এবং তাদের পূর্বে যেসব জাতি চলে গেছে তাদের পরিণাম দেখেনি? নিচিতভাবেই আখেরাতের আবাস তাদের জন্য আরো বেশী তালো যারা (নবীর কথা মেনে নিয়ে) তাকওয়ার পথ অবলম্বন করেছে। এখনো কি তোমরা বুবৰে না?<sup>৭৯</sup>

৭৮. অর্থাৎ তাঁর প্রতি যেসব কথা প্রয়োগ করা হচ্ছে তা থেকে তিনি পাক-পবিত্র। যেসব দোষ, ক্রটি, অভাব ও দুর্বলতা প্রত্যেক মুশারিকী আকীদার ভিত্তিতে তার প্রতি অনিবার্যভাবে আরোপিত হয় তা থেকে তিনি সম্পূর্ণরূপে মুক্ত। এমন সব দোষ, ক্রটি ও ভুল-ভাস্তি থেকেও মুক্ত যেগুলো শিরকের ফলশ্রুতি হিসেবে তাঁর সাথে সম্পৃক্ত হয়।

৭৯. এখনে একটি বিরাট বিষয়কে দু'তিনটি বাক্যে প্রকাশ করা হয়েছে। একে যদি কোন বিস্তারিত বজ্বের মাধ্যমে তুলে ধরা হয় তাহলে এভাবে বলা যেতে পারে : 'তারা যে তোমার কথার প্রতি দৃষ্টি দেয় না, তার কারণ হচ্ছে এই যে, কালকে যে ব্যক্তির জন্ম হলো তাদেরই শহরে এবং তাদেরই সামনে সে শৈশব থেকে কৈশোর, কৈশোর থেকে যৌবন এবং যৌবন থেকে বার্ধক্যে পৌছুলো, তার ব্যাপারে তারা কেমন করে একথা মেনে নেবে যে, একদিন হঠাৎ আল্লাহ তাকে নিজের দৃত হিসেবে নিযুক্ত করেছেন? কিন্তু এটা কোন নতুন কথা নয়। দুনিয়ায় আজ প্রথমবার তাদেরকেই এর মুখোমুখি হতে হয়নি। এর আগেও আল্লাহ দুনিয়ায় নবী পাঠিয়েছেন। তাঁরা সবাই মানুষই ছিলেন। সেখানেও কখনো অক্ষমত কোন শহরে কোন অপরিচিত ব্যক্তির আবির্ভাব ঘটেনি এবং তিনি একথা বলেননি যে, তাঁকে নবী নিযুক্ত করে পাঠানো হয়েছে। বরং মানবতার সংক্রান্ত ও সংশোধনের জন্য যাদেরই আবির্ভাব হয়েছে তারা সবাই সংশ্লিষ্ট জনগোষ্ঠীর নিজস্ব

حَتَّىٰ إِذَا سَتَّيْئَسَ الرَّسُولُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قُلْ كُنْ بُوَاجَاءُ هُرْنَصْرَنَا<sup>۱</sup>  
 فَذَجَّى مَنْ نَشَأَ وَلَا يُرِدُ بَاسْنَاعِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ لَقَدْ كَانَ  
 فِي قَصْصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأَلَّا يَبْلُغُ الْأَلَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى  
 وَلَكِنْ تَصْلِيقَ النِّزَّى بَيْنَ يَنْيِهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ  
 وَهُنَّى وَرَحْمَةٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ<sup>۲</sup>

(আগের নবীদের সাথেও এমনটি হতে থেকেছে। অর্থাৎ তারা দীর্ঘদিন উপদেশ দিয়ে গেছেন কিন্তু লোকেরা তাদের কথা শোনেনি।) এমনকি যখন নবীরা লোকদের থেকে হতাশ হয়ে গেলো এবং লোকেরাও ভাবলো তাদেরকে মিথ্যা বলা হয়েছিল তখন অক্ষমত আমার সাহায্য নবীদের কাছে পৌছে গেলো। তারপর এ ধরনের সময় যখন এসে যায় তখন আমার নিয়ম হচ্ছে, যাকে আমি চাই তাকে রক্ষা করি এবং অপরাধীদের প্রতি আমার আয়াব তো রদ করা যেতে পারে না।

পূর্ববর্তী লোকদের এ কাহিনীর মধ্যে বুদ্ধি ও বিবেচনা সম্পন্ন লোকদের জন্য শিক্ষা রয়েছে। কুরআনে এ যা কিছু বর্ণনা করা হচ্ছে এগুলো বানোয়াট কথা নয় বরং এগুলো ইতিপূর্বে এসে যাওয়া কিভাবগুলোতে বর্ণিত সত্ত্বের সমর্থন এবং সবকিছুর বিশদ বিবরণ,<sup>৩০</sup> আর যারা ঈমান এনেছে তাদের জন্য হেদায়াত ও রহমত।

এলাকার ও জনবসতির লোকই ছিলেন। ঈসা, মূসা, ইবরাহীম, নূহ আলাইহিমুস সালাম কারা ছিলেন? যেসব জাতি তাঁদের সংক্ষারের আহবান গ্রহণ করেনি এবং নিজেদের ভিত্তিহীন কল্পনা বিলাসিতা ও নিয়ন্ত্রণহীন কামনা বাসনার পিছনে দৌড়াতে থেকেছে তাদের পরিণতি কি হয়েছে তোমরা নিজেরাই দেখে নাও। তোমরা নিজেদের বাণিজ্যিক সফরসমূহে আদ, সামুদ, মাদ্যান ও লৃত জাতির ধৰ্মস্পাত এলাকার ওপর দিয়ে যাওয়া আসা করছো। সেখানে কি তোমরা কোন শিক্ষা পাওনি? দুনিয়ায় তারা এই যে পরিণতির সম্মুখীন হয়েছে এটিই তো এ খবর দিয়ে যাচ্ছে যে, আখেরাতে তাদের পরিণাম হবে এর চেয়ে আরো বেশী ভয়াবহ। আর যারা দুনিয়ায় নিজেদের সংশোধন করে নিয়েছে তারা কেবল দুনিয়ায়ই তালো থাকেনি, আখেরাতেও তাদের পরিণতি এর চেয়ে আরো অনেক বেশী ভালো হবে।”

৮০. অর্থাৎ মানুষের হেদায়াত পাওয়া ও পথ দেখার জন্য যেসব জিনিসের প্রয়োজন তার প্রত্যেকটির বিস্তারিত বিবরণ। কেউ কেউ “প্রত্যেকটি জিনিসের বিস্তারিত বিবরণ”

শব্দাবলী থেকে অযথা সারা দুনিয়ার সমস্ত জিনিসের বিস্তারিত বিবরণ অর্থ করেন এবং এরপর কুরআনে উদ্দিদ বিদ্যা, চিকিৎসা শাস্ত্র, বিজ্ঞান ও অন্যান্য জ্ঞান-বিজ্ঞান সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ না পেয়ে প্রেরণান হয়ে পড়েন।

---

# আরু রাদ

১৩

## নামকরণ

তের নবর আয়াতের বাক্যাংশের **وَيُسْتَحِقُ الرُّعْدِ بِحَمْدِهِ وَالْمَلِئَكَةُ مِنْ خَبِيْفَتِهِ** শব্দটিকে এ সূরার নাম হিসেবে গণ্য করা হয়েছে। এ নামকরণের মানে এ নয় যে, এ সূরায় রাদ অর্থাৎ মেঘগর্জনের বিষয় নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে। বরং এটা শুধু আলামত হিসেবে একথা প্রকাশ করে যে, এ সূরায় “রাদ” উল্লেখিত হয়েছে বা “রাদ”-এর কথা বলা হয়েছে।

## নাযিলের সময়-কাল

৪ ও ৬ ইন্দুর বিষয়বস্তু সাক্ষ দিচ্ছে, এ সূরাটিও সূরা ইউনুস, হৃদ ও আ’রাফের সমসময়ে নাযিল হয়। অর্থাৎ মুক্তায় অবস্থানের শেষ যুগে। বর্ণনাভঙ্গী থেকে পরিষ্কার প্রতীয়মান হচ্ছে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম দাওয়াত শুরু করার পর দীর্ঘকাল অতিবাহিত হয়ে গেছে। বিরোধী পক্ষ তাঁকে লাহুত করার এবং তাঁর মিশনকে ব্যর্থ করে দেবার জন্য বিভিন্ন কৌশল অবলম্বন করতে থাকে। মুমিনরা বারবার এ আকাংখা পোষণ করতে থাকে, হায়! যদি কোনপ্রকার অলৌকিক কাও-কারখানার মাধ্যমে এ লোকগুলোকে সত্য সরল পথে আনা যায়। অন্যদিকে আল্লাহ মুসলমানদেরকে এ মর্মে বুঝাচ্ছেন যে, ইমানের পথ দেখাবার এ পদ্ধতি আমার এখানে প্রচলিত নেই আর যদি ইসলামের শক্তদের রশি টিলে করে দেয়া হয়ে থাকে তাহলে এটা এমন কোন ব্যাপার নয় যার ফলে তোমরা ভয় পেয়ে যাবে। তারপর ৩১ আয়াত থেকে জানা যায়, বার বার কাফেরদের হঠকারিতার এমন প্রকাশ ঘটেছে যারপর ন্যায়সংগতভাবে একথা বলা যায় যে, যদি কবর থেকে মৃত ব্যক্তিরও উঠে আসেন তাহলেও এরা মেনে নেবে না বরং এ ঘটনার কোন না কোন ব্যাখ্যা করে নেবে। এসব কথা থেকে অনুমান করা যায় যে, এ সূরাটি মুক্তায় শেষ যুগে নাযিল হয়ে থাকবে।

## কেন্দ্রীয় বিষয়বস্তু

সূরার মূল বক্তব্য প্রথম আয়াতেই বলে দেয়া হয়েছে। অর্থাৎ মুহাম্মদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম যা কিছু পেশ করছেন তাই সত্য কিন্তু এ লোকেরা তা মেনে নিচ্ছে না, এটা এদের ভুল। এ বক্তব্যই সমগ্র ভাষণটির কেন্দ্রীয় বিষয়। এ প্রসংগে বার বার বিভিন্ন পদ্ধতিতে তাওয়াইদ, রিসালাত ও পরকালের সত্যতা প্রমাণ করা হয়েছে। এগুলোর

প্রতি ইমান আনার নেতৃত্ব ও আধ্যাত্মিক ফায়দা বুঝানো হয়েছে। এগুলো অঙ্গীকার করার ক্ষতি জানিয়ে দেয়া হয়েছে। এ সংগে একথা মনের মধ্যে গেঁথে দেয়া হয়েছে যে, কুফীয়া আসলে পুরোপুরি একটি নিরুদ্ধিতা ও মূর্খতা ছাড়া আর কিছুই নয়। তারপর এ সমগ্র বর্ণনাটির উদ্দেশ্য শুধুমাত্র বৃক্ষ-বিবেককে দীক্ষিত করা নয় বরং মনকে ঈমানের দিকে আকৃষ্ট করাও এর অন্যতম উদ্দেশ্য। তাই নিছক বৃক্ষবৃত্তিক দলীল-প্রমাণ পেশ করেই শেষ করে দেয়া হয়নি, এ সংগে এক একটি দলীল ও এক একটি প্রমাণ পেশ করার পর থেমে গিয়ে নানা প্রকার ভীতি প্রদর্শন, উৎসাহ-উদ্দীপনা সৃষ্টি এবং মেহপূর্ণ ও সহানুভূতিশীল উপদেশ প্রদানের মাধ্যমে অঙ্গ লোকদের নিজেদের বিভাস্তিকর হঠকারিতা থেকে বিরত থাকতে বলা হয়েছে।

তাবণের মাঝখানে বিভিন্ন জায়গায় বিরোধীদের আপত্তিসম্মতের উল্লেখ না করেই তার জবাব দেয়া হয়েছে। মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতের ব্যাপারে লোকদের মনে যেসব সন্দেহ-সংশয় সৃষ্টি হয়ে গিয়েছিল অথবা বিরোধীদের পক্ষ থেকে সৃষ্টি করা হচ্ছিল সেগুলো দূর করা হয়েছে। এ সংগে মুমিনরা কয়েক বছরের দীর্ঘ ও কঠিন সঞ্চারের কারণে ক্রান্ত-পরিশ্রান্ত হয়ে পড়েছিল এবং অস্ত্র চিত্তে অদৃশ্য সাহায্যের প্রতীক্ষা করছিল, তাই তাদেরকে সান্ত্বনা দেয়া হয়েছে।

আয়াত ৪৩

সূরা আরু রাদ—মঙ্গল

কৃত ৬

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

পরম করুণাময় মেহেরবান আল্লাহর নামে

الْمَرْفُوتُكَ أَيْتَ الْكِتَبِ وَالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيَّكَ مِنْ رَبِّكَ  
 الْحَقُّ وَلِكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ① أَللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ  
 بِغَيْرِ عَمَلٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ  
 وَالْقَمَرَ كُلَّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمٍّ ۖ يَدِيلُ بِرُّ الْأَمْرِ يَفْصِلُ الْآيَتِ  
 لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رِبِّكُمْ تُوقَنُونَ ②

আলিফ শাম মীম র। এগুলো আল্লাহর কিতাবের আয়াত। আর তোমার রবের পক্ষ থেকে তোমার প্রতি যাকিছু নাযিল হয়েছে তা প্রকৃত সত্য কিন্তু (তোমার কওমের) অধিকাংশ লোক তা বিশ্বাস করে না।<sup>১</sup>

আল্লাহই আকাশসমূহ স্থাপন করেছেন এমন কোন সুভ ছাড়াই যা তোমরা দেখতে পাও।<sup>২</sup> তারপর তিনি নিজের শাসন কর্তৃত্বের আসনে সমাপ্তীন হয়েছেন।<sup>৩</sup> আর তিনি সূর্য ও চন্দ্রকে একটি আইনের অধীন করেছেন।<sup>৪</sup> এ সমগ্র ব্যবহার প্রত্যেকটি জিনিস একটি নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত চলে।<sup>৫</sup> আল্লাহই এ সমস্ত কাজের ব্যবহারণা করছেন। তিনি নির্দশনাবলী খুলে খুলে বর্ণনা করেন,<sup>৬</sup> সুভবত তোমরা নিজেদের রবের সাথে সাক্ষাতের ব্যাপারটি নিশ্চিতভাবে বিশ্বাস করবে।<sup>৭</sup>

১. এটাই এ সূরার ভূমিকা। এখানে মাত্র কয়েকটি শব্দে সমগ্র বজ্রব্যের উদ্দেশ্য বর্ণনা করা হয়েছে। বজ্রব্যের লক্ষ নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম। তাঁকে সম্মোধন করে মহান আল্লাহ বলছেন : হে নবী। তোমার সম্পদায়ের অধিকাংশ লোক এ শিক্ষা গ্রহণ করতে অবীকার করছে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে আমি এটা তোমার প্রতি নাযিল করেছি এবং লোকেরা মানুক বা না মানুক এটাই সত্য। এ সংক্ষিপ্ত ভূমিকার পর মূল ভাষণ শুরু হয়ে গেছে। তাতে অবীকারকারীদেরকে এ শিক্ষা সত্য কেন এবং এর ব্যাপারে তাদের নীতি কতটুকু ভুল—একথা বুঝাবার চেষ্টা করা হয়েছে। এ ভাষণটি বুঝতে হলে শুরুতেই এ

বিষয়টি সামনে থাকা প্রয়োজন যে, নবী সাল্লাহুর্রাহ আলাইহি ওয়া সালাম সে সময় যে জিনিসটির দিকে লোকদেরকে দাওয়াত দিচ্ছিলেন তা তিনটি মৌলিক বিষয় সমন্বিত ছিল। এক, প্রভৃতির কর্তৃত সম্পূর্ণরূপে আল্লাহর জন্য নির্ধারিত। এ কারণে তিনি ছাড়া আর কেউ ইবাদাত ও বন্দেগী লাভের যোগ্য নয়। দুই, এ জীবনের পরে আর একটি জীবন আছে। সেখানে তোমাদের নিজেদের যাবতীয় কার্যক্রমের জবাবদিহি করতে হবে। তিনি, আমি আল্লাহর রসূল এবং আমি যা কিছু পেশ করছি নিজের পক্ষ থেকে নয় বরং আল্লাহর পক্ষ থেকে পেশ করছি। এ তিনটি মৌলিক কথা মানতে লোকেরা অঙ্গীকার করছিল। এ কথাগুলোকেই এ ভাষণের মধ্যে বার বার বিভিন্ন পদ্ধতিতে বুঝাবার চেষ্টা করা হয়েছে এবং এগুলো সম্পর্কে লোকদের সন্দেহ ও আপত্তির জবাব দেয়া হয়েছে।

২. অন্য কথায় আকাশসমূহকে অদৃশ্য ও অননুভূত স্তম্ভসমূহের ওপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন। আপাতদৃষ্টি মহাশূন্যে এমন কোন জিনিস নেই, যা এ সীমান্তীন মহাকাশ ও নক্ষত্র জগতকে ধরে রেখেছে। কিন্তু একটি অননুভূত শক্তি তাদের প্রত্যেককে তার নিজের স্থানে ও আবর্তন পথের ওপর আটকে রেখেছে এবং মহাকাশের এ বিশাল বিশাল নক্ষত্রগুলোকে পৃথিবীগৃষ্ঠে বা তাদের পরম্পরারের ওপর পড়ে যেতে দিচ্ছে না।

৩. এর ব্যাখ্যার জন্য সূরা আ'রাফের ৪১ টাকা দেখুন। তবে সংক্ষেপে এখানে এতটুকু ইশারা যথেষ্ট মনে করি যে, আরশের (অর্থাৎ বিশ্ব-জাহানের শাসন ব্যবস্থার কেন্দ্রস্থল) ওপর আল্লাহর সমাসীন হবার ব্যাপারটি একটি বিশেষ উদ্দেশ্যে কুরআনে বিভিন্ন স্থানে উল্লেখিত হয়েছে। সে উদ্দেশ্যটি হচ্ছে এই যে, আল্লাহ এ বিশ্ব-জাহানকে কেবল সৃষ্টিই করেননি বরং তিনি নিজেই এ রাজ্যের শাসন কর্তৃত পরিচালনা করছেন। এ সুবিশাল জগতটি এমন কোন কারখানা নয়, যা নিজে নিজেই চলছে, যেমন অনেক মূর্খ ও অজ্ঞ লোক ধারণা করে থাকে। আর এ প্রাকৃতিক জগতটি বহু ইলাহ বিচরণক্ষেত্র নয়, অন্য এক দল অজ্ঞ ও মূর্খ যেমনটি মনে করে বসে আছে বরং এটি একটি নিয়মতাত্ত্বিক ব্যবস্থা এবং এর সৃষ্টিকর্তা নিজেই এ ব্যবস্থা পরিচালনা করেছেন।

৪. এখানে এ বিষয়টি সামনে রাখতে হবে যে, এমন এক কওমকে এখানে সম্বোধন করা হচ্ছে ধারা আল্লাহর অস্তিত্ব অঙ্গীকার করতো না, তিনি যে সবকিছুর স্তুষ্টা তাও অঙ্গীকার করতো না এবং এখানে যেসব কাজের বর্ণনা দেয়া হচ্ছে আল্লাহ ছাড়া অন্য কেউ সেগুলোর কর্তা এ ধারণাও পোষণ করতো না। তাই প্রকৃতপক্ষে আল্লাহই যে এ আকাশসমূহ স্থাপন করেছেন এবং তিনিই চন্দ্র ও সূর্যকে একটি নিয়মের অধীন করেছেন, একথার সপক্ষে যুক্তি-প্রমাণ উপস্থাপনের প্রয়োজন বোধ করা হয়নি। বরং যেহেতু শ্রোতা নিজে এ সত্যগুলোর বিশ্বাস করতো, তাই এগুলোকে অন্য একটি মহাস্ত্রের জন্য যুক্তি হিসেবে দাঁড় করানো হয়েছে। সে মহাস্ত্রটি হচ্ছে, আল্লাহ ছাড়া মাবুদ গণ্য হবার অধিকার রাখে এমন দ্বিতীয় কোন সত্তা এ বিশ্ব ব্যবস্থায় ক্ষমতা ও কর্তৃত্বের অধিকারী নয়। প্রশ্ন দেখা দিতে পারে, যে যুক্তি আল্লাহর অস্তিত্বই মনে না এবং তিনি যে বিশ্ব জাহানের স্তুষ্টা ও শাসনকর্তা সে কথা একেবারেই অঙ্গীকার করে তার মোকাবিলায় এ যুক্তি কেমন করে কার্যকর হতে পারে? এর জবাবে বলা যায়, মুশরিকদের মোকাবিলায় আল্লাহর অস্তিত্ব প্রমাণ করার জন্য সেই একই যুক্তি যথেষ্ট। তাওইদের সমস্ত যুক্তির ভিত্তিতে

হচ্ছে এই যে, পৃথিবী থেকে নিয়ে আকাশ পর্যন্ত সমগ্র বিশ্ব-জাহান একটি পূর্ণাঙ্গ কারখানা এবং এ সমগ্র কারখানাটি চলছে একটি মহাপ্রাকার শক্তির অধীনে। এর মধ্যে সর্বত্র একটি সার্বভৌম কর্তৃত, একটি নিয়ুক্ত প্রজ্ঞা ও নির্ভুল জ্ঞানের লক্ষণ প্রতিভাত। এ লক্ষণ ও চিহ্নগুলো যেমন একথা প্রকাশ করে যে, এ ব্যবস্থার বহু পরিচালক নেই তেমনি একথাও প্রকাশ করে যে, এ ব্যবস্থার একজন পরিচালক অবশ্যই রয়েছেন। প্রতিষ্ঠান থাকবে অথচ তার পরিচালক থাকবে না, আইন থাকবে অথচ শাসক থাকবে না, প্রজ্ঞা নৈপুণ্য ও দক্ষতা বিরাজ করবে অথচ কোন প্রাঙ্গ, দক্ষ ও নিপুণ সন্তা থাকবে না, জ্ঞান থাকবে অথচ জ্ঞানী থাকবে না, সর্বোপরি সৃষ্টি থাকবে অথচ তার স্থষ্টা থাকবে না—এমন উদ্ভুট ধারণা কেবল সেই ব্যক্তিই করতে পারে যে চরম ইঠকারী ও গৌয়ার অথবা যার বুদ্ধি বিদ্রম ঘটেছে।

৫. অর্থাৎ এ অবস্থা কেবল মাত্র একথার সাক্ষ দিচ্ছে না যে, সর্বময় ক্ষমতাসম্পন্ন এক সন্তা এর উপর শাসন কর্তৃত্ব চালাচ্ছে এবং একটি প্রচণ্ড শক্তিশালী প্রজ্ঞা এর মধ্যে কাজ করছে বরং এর সমস্ত অংশ এবং এর মধ্যে কর্মরত সমস্ত শক্তিই এ সাক্ষও দিচ্ছে যে, এর কোন জিনিসই স্থায়ী নয়। প্রত্যেকটি জিনিসের জন্য একটি সময় নির্ধারিত রয়েছে। সেই সময় শেষ হওয়া পর্যন্ত তা চলতে থাকে এবং সময় শেষ হয়ে গেলে খতম হয়ে যায়। এ সত্যটি যেমন এ কারখানার প্রত্যেকটি অংশের ব্যাপারে সঠিক তেমনি সমগ্র কারখানা বা স্থাপনাটির ব্যাপারেও সঠিক। এ প্রাকৃতিক ব্যবস্থার সামগ্রিক কাঠামো জানিয়ে দিচ্ছে যে, এটি চিরস্তন ব্যবস্থা নয়, এর জন্যও কোন সময় অবশ্যি নির্ধারিত রয়েছে, যখন এ সময় খতম হয়ে যাবে তখন এর জায়গায় আর একটি জগত শুরু হয়ে যাবে। কাজেই যে কিয়ামতের আসার খবর দেয়া হয়েছে তার আসাটা অসম্ভব নয় বরং না আসাটাই অসম্ভব।

৬. অর্থাৎ রসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম যেসব সত্যের খবর দিচ্ছেন সেগুলোর যথার্থতা ও সত্যতা নিরূপক নির্দেশনাবলী। বিশ্ব-জাহানের সর্বত্র সেগুলোর পক্ষে সাক্ষ দেবার মতো নির্দেশন ছড়িয়ে রয়েছে। লোকেরা চোখ খুলে দেখলে দেখতে পাবে যে, কুরআনে যেসব বিষয়ের প্রতি ইমান আনার দাওয়াত দেয়া হয়েছে, পৃথিবী ও আকাশে ছড়ানো অসংখ্য নির্দেশন সেগুলোর সত্যতা প্রমাণ করছে।

৭. উপরে বিশ্ব-জাহানের যে নির্দেশনাবলীকে সাক্ষী হিসেবে পেশ করা হয়েছে তাদের এ সাক্ষ তো একেবারেই সুস্পষ্ট যে, এ বিশ্ব-জাহানের স্থষ্টা ও পরিচালক একজনই কিন্তু মৃত্যুর পর পুনরজ্জীবন, আল্লাহর আদালতে মানুষের হায়ির হওয়া এবং পুরুষার ও শাস্তি সম্পর্কে রসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম যেসব খবর দিয়েছেন সেগুলোর সত্যতার সাক্ষও এ নির্দেশনগুলোই দিচ্ছে। তবে এ সাক্ষ একটু অস্পষ্ট এবং সামান্য চিন্তা-ভাবনা করলে বোধগম্য হয়। তাই প্রথম সত্যটির ব্যাপারে সজাগ করে দেবার প্রয়োজনবোধ করা হয়নি। কারণ শ্রোতা শুধুমাত্র যুক্তি শুনেই বুবতে পারে, এ থেকে কি কথা প্রমাণ হয়। তবে দ্বিতীয় সত্যটির ব্যাপারে বিশেষভাবে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। কারণ এ নির্দেশনগুলো সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলেই নিজের রবের দরবারে হায়ির হবার ব্যাপারটির উপর বিশাস জন্মাতে পারে।

উপরোক্ত নির্দেশনগুলো থেকে আখেরাতের প্রমাণ দু'ভাবে পাওয়া যায় :

وَهُوَ الِّذِي مَنَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْهَرًا وَمِنْ كُلِّ  
الشَّمْرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي اللَّيلَ النَّهَارَ إِنَّ  
فِي ذَلِكَ لَا يَسِيْرٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ③ وَفِي الْأَرْضِ قِطْعَ  
مَتْجُورَتْ وَجَنَتْ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٍ وَنَخِيلٍ صِنْوَانٍ وَغَيْرِ  
صِنْوَانٍ يَسْقِي بِمَاءٍ وَاحِدٍ تَوْنَفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكْلِ  
إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَسِيْرٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ④

আর তিনিই এ ভূতলকে বিহিয়ে রেখেছেন, এর মধ্যে পাহাড়ের খুটি গেড়ে দিয়েছেন এবং নদী প্রবাহিত করেছেন। তিনিই সব রকম ফল সৃষ্টি করেছেন জোড়ায় জোড়ায় এবং তিনিই দিনকে রাত দিয়ে দেকে ফেলেন।<sup>৮</sup> এ সমস্ত জিনিসের মধ্যে বহুতর নির্দশন রয়েছে তাদের জন্য যারা চিন্তা-ভাবনা করে।

আর দেখো, পৃথিবীতে রয়েছে পরম্পর সংলগ্ন আলাদা আলাদা ভূখণ্ড,<sup>৯</sup> রয়েছে আংগুর বাগান, শস্যক্ষেত, খেজুর গাছ—কিছু একাধিক কাওবিশিষ্ট আবার কিছু এক কাওবিশিষ্ট,<sup>১০</sup> সবই সিকিত একই পানিতে কিন্তু স্বাদের ক্ষেত্রে আমি করে দেই তাদের কোনটাকে বেশী ভালো এবং কোনটাকে কম ভালো। এসব জিনিসের মধ্যে যারা বুদ্ধিকে কাজে লাগায় তাদের জন্য রয়েছে বহুতর নির্দশন।<sup>১১</sup>

এক : যখন আমরা আকাশমণ্ডলীর গঠনাকৃতি এবং চন্দ্র ও সূর্যকে একটি নিয়মের অধীনে পরিচালনা করার বিষয়টি নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করি তখনই আমদের মন সাক্ষ দেয় যে, আঞ্চলিক এ বিশাল জ্যোতিক মণ্ডলী সৃষ্টি করেছেন এবং যাঁর অসীম শক্তি এ বিরাট প্রহ-নক্ষত্রকে মহাশূন্যে আবর্তিত করছে তাঁর পক্ষে মানব জাতিকে মৃত্যুর পর পুনর্বার সৃষ্টি করা মোটেই কঠিন ব্যাপার নয়।

দুই : এ মহাশূন্য ব্যবস্থা থেকে আমরা একথারও সাক্ষ লাভ করি যে, এর স্থানে একজন সর্বজ্ঞ এ পরিপূর্ণ জ্ঞানবান সত্তা। তিনি মানব জাতিকে বৃদ্ধিমান সচেতন এবং শাধীন চিন্তা ও কর্ম শক্তি সম্পর সৃষ্টি হিসেবে তৈরী করার এবং নিজের যমীনের অসংখ্য বস্তুনিচয়ের উপর তাদেরকে কর্তৃতৃ ক্ষমতা দান করার, পর তাদের জীবনকালের বিভিন্ন কাজের হিসেব নেবেন না, তাদের মধ্যে যারা জালেম তাদেরকে জুলুম-অত্যাচারের জন্য জিজ্ঞাসাবাদ করবেন না এবং মজলুমদের ফরিয়াদ শুনবেন না, তাদের সৎলোকদেরকে সৎকাজের পুরক্ষার এবং অসৎলোকদেরকে অসৎকাজের জন্য শাস্তি দেবেন না এবং

তাদেরকে কখনো একথা জিজ্ঞেসই করবেন না যে, আমি তোমাদের হাতে যে মূল্যবান আমানত সোপার্দ করেছিলাম তাকে তোমরা কিভাবে ব্যবহার করেছো—একথা তাঁর পূর্ণজ্ঞান ও প্রজ্ঞার কারণে কখনো কঢ়ানাই করা যায় না। একজন অশ্ব ও কাওজানহীন রাজা অবশ্যি নিজের রাজ্যের যাবতীয় কাজ-কারবার নিজের কর্মচারীদের হাতে সোপার্দ করে দিয়ে নিজের দায়িত্বের ব্যাপারে গাফেল হয়ে যেতে পারেন কিন্তু একজন ঝঁজনী ও সচেতন রাজার কাছ থেকে কখনো এ ধরনের ভ্রাতি, অসতর্কতা ও গাফলতি আশা করা যেতে পারে না।

আকাশ সম্পর্কে এ ধরনের পর্যবেক্ষণ ও বিশ্বেষণের ফলে পরকালীণ জীবন যে সম্ভবপর শুধু এ ধারণাই আমাদের মনে সৃষ্টি হয় না বরং তা যে একদিন অবশ্যি শুরু হবে এ ব্যাপারে সুদৃঢ় বিশ্বাস জন্মে।

৮. মহাকাশের এই-নক্ষত্রের পর পৃথিবীর প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়। এখানেও আল্লাহর শক্তি ও জ্ঞানের নির্দর্শন থেকে পূর্বোক্ত দু'টি চিরতন সত্যের (তাওহীদ ও আখেরাত) স্বপক্ষে যুক্তি প্রমাণ উপস্থাপন করা হয়। ইতিপূর্বে পিছনের আয়াতগুলোতে মহাকাশ জগতের নির্দর্শনসমূহ থেকে এরি সপক্ষে দলীল-প্রমাণ উপস্থাপন করা হয়েছিল। এ দলীল-প্রমাণের সর্বক্ষণসার হচ্ছে নিম্নরূপ :

এক : মহাকাশের জ্যোতিক্ষমগুলীর সাথে পৃথিবীর সম্পর্ক, পৃথিবীর সাথে সূর্য ও চন্দ্রের সম্পর্ক, পৃথিবীর অসংখ্য সৃষ্টির প্রয়োজনের সাথে পাহাড়-পর্বত ও নদী-সাগরের সম্পর্ক—এসব জিনিস এ যদে সুস্পষ্টভাবে সাক্ষ দিছে যে, কোন পৃথক এক মষ্টা এদেরকে সৃষ্টি করেনি এবং বিভিন্ন স্বাধীন ক্ষমতাসম্পন্ন সত্তা এদেরকে পরিচালনা করছে না। যদি এমনটি হতো তাহলে এসব জিনিসের মধ্যে এত বেশী পারস্পরিক সম্পর্ক সামঞ্জস্য ও একাত্মতা সৃষ্টি হতো না এবং তা হাতীভাবে প্রতিষ্ঠিত থাকতেও পারতো না। পৃথক পৃথক মষ্টার জন্য এটা কেবল করে সম্ভবপর ছিল যে, তারা সবাই মিলে সমগ্র বিশ্ব-জাহানের সৃষ্টি ও পরিচালনার জন্য এমন পরিকল্পনা তৈরী করতেন, যার প্রয়োকটি জিনিস পৃথিবী থেকে আকাশ পর্যন্ত একটার সাথে আর একটা মিলে যেতে থাকতো এবং কখনো তাদের স্বার্থের মধ্যে কোন প্রকার সংঘাত হতো না?

দুই : পৃথিবীর এ বিশাল গ্রহটির মহাশূন্যে বুলে থাকা, এর উপরিভাগে এত-বড় বড় পাহাড় জেগে ওঠা, এর বুকের ওপর এ বিশালকায় নদী ও সাগরগুলো প্রবাহিত হওয়া, এর মধ্যে বিভিন্ন প্রকারের অসংখ্য বৃক্ষরাজির ফলে ফুলে সুশোভিত হওয়া এবং অত্যন্ত নিয়ম-শৃঙ্খলাবদ্ধভাবে অনবরত রাত ও দিনের নির্দশনের বিশ্বয়করভাবে আবর্তিত হওয়া এসব জিনিস যে আল্লাহ এদেরকে সৃষ্টি করেছেন তাঁর শক্তিমন্তার সাক্ষ দিছে। এহেন অসীম শক্তিধর মহান সত্তাকে মানুষের মৃত্যুর পর পুনর্বার তাকে জীবন দান করতে অক্ষম মনে করা বৃদ্ধি ও বিচক্ষণতার নয়, নিরোট নিরুদ্ধিতার প্রমাণ।

তিনি : পৃথিবীর ভৌগোলিক রূপকাঠামো, তার ওপর পর্বতমালা সৃষ্টি, পাহাড় থেকে নদী ও ঝরণাধারা প্রবাহিত হবার ব্যবস্থা, সকল প্রকার ফলের মধ্যে দু' ধরনের ফল সৃষ্টি এবং রাতের পরে দিন ও দিনের পরে রাতকে নিয়মিতভাবে আনাৰ মধ্যে যে সীমাহীন প্রজ্ঞা, বিচক্ষণতা ও কল্যাণ নিহিত রয়েছে তা সরবে সাক্ষ দিয়ে যাচ্ছে যে, যে আল্লাহ

সৃষ্টির এ নকশা তৈরী করেছেন তিনি একজন পূর্ণ জ্ঞানী। এ সমস্ত জিনিসই এ সংবাদ পরিবেশন করে যে, এগুলো কোন সংক্ষিপ্তিহীন শক্তির কার্যক্রম এবং কোন উদ্দেশ্যবিহীন খেলোয়াড়ের খেলনা নয়। এর প্রত্যেকটি জিনিসের মধ্যে একজন জ্ঞানীর জ্ঞান এবং চূড়ান্ত পর্যায়ের পরিপক্ষ প্রজ্ঞার সক্রিয়তা দৃষ্টিগোচর হয়। এসব কিছু দেখার পর শুধুমাত্র অঙ্গ ও মূখ্য এ ধারণা করতে পারে যে, পৃথিবীতে মানুষকে সৃষ্টি করে এবং তাকে এমন সংঘাতমূখ্য ঘটনাপ্রাবাহ সৃষ্টির সুযোগ দিয়ে তিনি তাকে কোন প্রকার হিসেব নিকেশ ছাড়া এমনিই মাটিতে মিশিয়ে দেবেন।

৯. অর্থাৎ সারা পৃথিবীকে তিনি একই ধরনের একটি ভূখণ্ড বানিয়ে রেখে দেননি। বরং তার মধ্যে সৃষ্টি করেছেন অসংখ্য ভূখণ্ড, এ ভূখণ্ডগুলো পরম্পর সংলগ্ন থাকা। সন্ত্রেও আকার-আকৃতি, রং, গঠন, উপাদান, বৈশিষ্ট্য, শক্তি ও যোগ্যতা এবং উৎপাদন ও রাসায়নিক বা খনিজ সম্পদে পরম্পরের থেকে সম্পূর্ণ ভিন্ন পর্যায়ে অবস্থান করছে। এ বিভিন্ন ভূখণ্ডের সৃষ্টি এবং তাদের মধ্যে নানা প্রকার বিভিন্নতার অস্তিত্ব এত বিপুল পরিমাণ জ্ঞান ও কল্যাণে পরিপূর্ণ যে, তা গণনা করে শেষ করা যেতে পারে না। অন্যান্য সৃষ্টির কথা বাদ দিয়ে কেবলমাত্র মানুষের স্বার্থকে সামনে রেখে যদি দেখা যায় তাহলে অনুমান করা যেতে পারে যে, মানুষের বিভিন্ন স্বার্থ ও চাহিদা এবং পৃথিবীর এ ভূখণ্ডগুলোর বৈচিত্রের মধ্যে যে সম্পর্ক ও সামঞ্জস্য পাওয়া যায় এবং এসবের বদলতে মানুষের সমাজ সংস্কৃতি বিকশিত ও সম্প্রসারিত হবার যে সুযোগ লাভ করে তা নিশ্চিতভাবেই কোন জ্ঞানী ও বিজ্ঞানুময় সন্তার চিন্তা, তাঁর সূচিত্বিত পরিকল্পনা এবং বিজ্ঞাপূর্ণ সংকলনের ফলস্বরূপ। একে নিছক একটি আকর্ষিক ঘটনা মনে করা বি঱াট হঠকারিতা ছাড়া আর কিছুই নয়।

১০. কিছু কিছু খেজুর গাছের মূল থেকে একটি খেজুর গাছ বের হয় আবার কিছু কিছু মূল থেকে একাধিক গাছ বের হয়।

১১. এ আয়াতে আল্লাহর তাওহীদ এবং তাঁর শক্তি ও জ্ঞানের নির্দর্শনাবলী দেখানো ছাড়া আরো একটি সত্ত্বের দিকেও সূক্ষ্ম ইশারা করা হয়েছে। এ সত্যটি হচ্ছে, আল্লাহ এ বিশ্ব-জাহানে কোথাও এক রকম অবস্থা রাখেননি। একই পৃথিবী কিন্তু এর ভূখণ্ডগুলোর প্রত্যেকের বর্ণ, আকৃতি ও বৈশিষ্ট্য আলাদা। একই জমি ও একই পানি, কিন্তু তা থেকে বিভিন্ন প্রকার ফল ও ফসল উৎপন্ন হচ্ছে। একই গাছ কিন্তু তার প্রত্যেকটি ফল একই জাতের হওয়া সন্ত্রেও তাদের আকৃতি, আয়তন ও অন্যান্য বৈশিষ্ট্য সম্পূর্ণ আলাদা। একই মূল থেকে দুটি ডিগ্রি গাছ বের হচ্ছে এবং তাদের প্রত্যেকেই নিজের একক বৈশিষ্ট্যের অধিকারী। যে ব্যক্তি এসব বিষয় নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করবে সে কখনো মানুষের স্বত্ত্ব, প্রকৃতি, বৌক-প্রবণতা ও মেজাজের মধ্যে এতবেশী পার্থক্য দেখে পেরেশান হবে না। যেমন এ সূরার সামনের দিকে গিয়ে বলা হয়েছে, যদি আল্লাহ চাইতেন তাহলে সকল মানুষকে একই রকম তৈরী করতে পারতেন কিন্তু যে জ্ঞান ও কৌশলের ভিত্তিতে আল্লাহ এ বিশ্ব-জাহান সৃষ্টি করেছেন তা সমতা, সাম্য ও একাত্তুতা নয় বরং বৈচিত্র ও বিভিন্নতার প্রয়াসী। সবাইকে এক ধরনের করে সৃষ্টি করার পর তো এ অস্তিত্বের সমস্ত জীবন প্রবাহই অর্থহীন হয়ে যেতো।

وَإِنْ تَعْجَبْ فَعَجَبْ قَوْلُهُمْ إِذَا كُنَّا نَّارَ بَاءَ إِنَّ الْفِي خَلْقَ جَلِيلٍ  
 أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ الْأَغْلُلُ فِي آعْنَاقِهِمْ  
 وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ ④ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ  
 بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثَلُ ۚ وَإِنْ رَبَّكَ  
 لَذِنْ وَمَغْفِرَةً لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَإِنْ رَبَّكَ لَشِيدُ الْعِقَابِ ⑤  
 وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلَانِزَلَ عَلَيْهِ أَيَّهِ مِنْ رِبِّهِ إِنَّمَا أَنْتَ  
 مُنْزِلٌ رُّوْلِكَلِّ قَوْمٍ هَادِ ⑥

এখন যদি তুমি বিশ্বিত হও, তাহলে লোকদের একথাটিই বিশ্বয়কর : “মরে মাটিতে মিশে যাবার পর কি আমাদের আবার নতুন করে পয়দা করা হবে?” এরা এমনসব লোক যারা নিজেদের রবের সাথে কুফরী করেছে।<sup>১২</sup> এরা এমনসব লোক যাদের গলায় শেকল পরানো আছে।<sup>১৩</sup> এরা জাহানামী এবং চিরকাল জাহানামেই থাকবে।

এ লোকেরা ভালোর পূর্বে মন্দের জন্য তাড়াহড়ো করেছে।<sup>১৪</sup> অর্থ এদের আগে (যারাই এ নীতি অবলম্বন করেছে তাদের ওপর আল্লাহর আয়াবের) বহু শিক্ষণীয় দৃষ্টিতে অতীত হয়ে গেছে। একথা সত্য, তোমার রব লোকদের বাড়াবাড়ি সত্ত্বেও তাদের প্রতি ক্ষমাশীল আবার একথাও সত্য যে, তোমার রব কঠোর শান্তিদাতা।

যারা তোমার কথা মেনে নিতে অঙ্গীকার করেছে তারা বলে, “এ উক্তির ওপর এর রবের পক্ষ থেকে কোন নির্দশন অবতীর্ণ হয়নি কেন?”<sup>১৫</sup> — তুমিতো শুধুমাত্র একজন সতর্ককারী, আর প্রত্যেক জনগোষ্ঠীর জন্য রয়েছে একজন পথপ্রদর্শক।<sup>১৬</sup>

১২. অর্থাৎ তাদের আবেরাত অঙ্গীকার ছিল মূলত আল্লাহ, তাঁর শক্তিমন্ত্র ও জ্ঞান অঙ্গীকারের নামস্তর। তারা কেবল এতটুকুই বলতো না যে, আমাদের মাটিতে মিশে যাবার পর পুনর্বার পয়দা হওয়া অসম্ভব। বরং তাদের এ একই উক্তির মধ্যে এ চিন্তাও প্রচলন রয়েছে যে, (নাউয়ুবিল্লাহ) যে আল্লাহ আমাদের সৃষ্টি করেছেন তিনি শক্তিশীল, অক্ষম, দৃঢ়াগ্রণীভিত্তি, অজ্ঞ ও বৃদ্ধিহীন।

১৩. গলায় শেকল পরানো থাকা কয়েদী হবার আলামত। তাদের গলায় শেকল পরানো আছে বলে একথা বুঝানো হচ্ছে যে, তারা নিজেদের মৃত্যু, হঠকারিতা, নফসানী খাহেশাত ও বাপ-দাদার অঙ্ক অনুকরণের শেকলে বৌধা পড়ে আছে। তারা স্বাধীনতাবে চিন্তা-ভাবনা করতে পারে না। অঙ্ক বার্থ ও গোষ্ঠীগ্রীতি তাদেরকে এমনভাবে আঞ্চে পৃষ্ঠে বেঁধে রেখেছে যে, তারা আখেরাতকে মেনে নিতে পারে না, যদিও তা মেনে নেয়া পুরোপুরি যুক্তিসংগত। আবার অন্যদিকে এর ফলে তারা আখেরাত অঙ্গীকারের ওপর অবিচল রয়েছে, যদিও তা পুরোপুরি যুক্তিহীন।

১৪. শকার কাফেররা নবী সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে বলতো, যদি তুমি সত্তিই নবী হয়ে থাকো এবং তুমি দেখছো আমরা তোমাকে অঙ্গীকার করছি, তাহলে তুমি আমাদের যে আয়াবের তয় দেখিয়ে আসছো তা এখন আমাদের ওপর আসছে না কেন? তার আসার ব্যাপারে অথবা বিলম্ব হচ্ছে কেন? কখনো তারা চাগেজের ডংগীতে বলতে থাকে :

**رَبَّنَا عَجِلْ لَنَا قِطْنًا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ**

“হে আমাদের রব! এখনই তুমি আমাদের হিসেব নিকেশ চুকিয়ে দাও। কিয়ামতের জন্য তাকে ঠেকিয়ে রেখো না।”

আবার কখনো বলতে থাকে :

**اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَامْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوْ اتْبِأْنَا بِعَذَابَ أَلِيمٍ -**

“হে আল্লাহ! মুহাম্মদ (সা) যে কথাগুলো পেশ করছে এগুলো যদি সত্য হয় এবং তোমারই পক্ষ থেকে হয় তাহলে আমাদের ওপর আকাশ থেকে পাথর বর্ষণ করো অথবা অন্য কোন যন্ত্রণাদায়ক আয়াব নায়িল করো।”

এ আয়াতে কাফেরদের পূর্বোক্ত কথাগুলোর জবাব দিয়ে বলা হয়েছে : এ মূর্যের দল কল্যাণের আগে অকল্যাণ চেয়ে নিছে। আল্লাহর পক্ষ থেকে এদেরকে যে অবকাশ দেয়া হচ্ছে তার সুযোগ গ্রহণ করার পরিবর্তে এরা এ অবকাশকে দ্রুত খতম করে দেয়ার এবং এদের বিদ্রোহাত্মক কর্মনীতির কারণে এদেরকে অনতিবিলম্বে পাকড়াও করার দাবী জানাচ্ছে।

১৫. এখানে তারা এমন নিশানীর কথা বলতে চাচ্ছিল যা দেখে তারা মুহাম্মদ সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের আল্লাহর রসূল হবার ওপর ঝিমান আনতে পারে। তারা তাঁর কথাকে তার সত্যতার যুক্তির সাহায্যে বুঝতে প্রস্তুত ছিল না। তারা তাঁর পবিত্র ও পরিচ্ছন্ন জীবনধারা ও চরিত্র থেকে শিক্ষা নিতে প্রস্তুত ছিল না। তাঁর শিক্ষার প্রভাবে তাঁর সাহাবীগণের জীবনে যে ব্যাপক ও শক্তিশালী নৈতিক বিপ্লব সাধিত হচ্ছিল তা থেকেও তারা কোন সিদ্ধান্তে পৌছুতে প্রস্তুত ছিল না। তাদের মুশারিকী ধর্ম এবং জাহেলী কঘনা ও ভাববাদিতার ভ্রান্তি সৃষ্টি করার জন্য কুরআনে যেসব বৃদ্ধিদীক্ষণ যুক্তি-প্রমাণ উপস্থাপন

أَللّٰهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْشَىٰ وَمَا تَغِيْضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزَادُ دُهْرًا  
 وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ<sup>۱۷</sup> عِلْمُ الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ الْكَبِيرَ  
 الْمَتَعَالِ<sup>۱۸</sup> سَوَاءٌ مِنْ كُمْ مِنْ أَسْرَالِ القَوْلِ وَمِنْ جَهَرِهِ وَمِنْ هُوَ  
 مُسْتَخْفٍ<sup>۱۹</sup> بِاللَّيلِ وَسَارِبٌ بِالنَّهَارِ<sup>۲۰</sup> لَهُ مَعِيقَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ  
 وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّٰهِ إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغِيْرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ  
 يَغِيْرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ<sup>۲۱</sup> وَإِذَا أَرَادَ اللّٰهُ بِقَوْمٍ سُوءً فَلَا مُرْدَلَهُ<sup>۲۲</sup> وَمَا لَهُمْ  
 مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالِ<sup>۲۳</sup> هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرَقَ<sup>۲۴</sup> خَوْفًا وَطَمَعًا  
 وَيُنْشِئُ السَّحَابَ التِّقَالَ<sup>۲۵</sup>

## ২ রূক্ত'

আগ্নাহ প্রত্যেক গর্ভবতীর গর্ভ সম্পর্কে জানেন। যাকিছু তার মধ্যে গঠিত হয় তাও তিনি জানেন এবং যাকিছু তার মধ্যে কমবেশী হয় সে সম্পর্কেও তিনি খবর রাখেন।<sup>۱۷</sup> তাঁর কাছে প্রত্যেক জিনিসের জন্য একটি পরিমাণ নির্দিষ্ট রয়েছে। তিনি অদৃশ্য ও দৃশ্যমান প্রত্যেক জিনিসের জ্ঞান রাখেন। তিনি মহান ও সর্বাবস্থায় সবার ওপর অবস্থান করেন। তোমাদের মধ্যে কোন ব্যক্তি জোরে কথা বলুক বা নীচু শব্দে এবং কেউ রাতের আঁধারে লুকিয়ে থাকুক বা দিনের আলোয় চলতে থাকুক, তাঁর জন্য সবই সমান। প্রত্যেক ব্যক্তির সামনে ও পেছনে তাঁর নিযুক্ত পাহারাদার লেগে রয়েছে, যারা আগ্নাহের হৃকুমে তার দেখাশুনা করছে।<sup>۱۸</sup> আসলে আগ্নাহ ততক্ষণ পর্যন্ত কোন জাতির অবস্থা বদলান না যতক্ষণ না তারা নিজেরা নিজেদের শুণাবলী বদলে ফেলে। আর আগ্নাহ যখন কোন জাতিকে দুর্ভাগ্য কবলিত করার ফায়সালা করে ফেলেন তখন কারো রদ করায় তা রদ হতে পারে না এবং আগ্নাহের মোকাবিলায় এমন জাতির কোন সহায় ও সাহায্যকারী হতে পারে না।<sup>۱۹</sup>

তিনিই তোমাদের সামনে বিজলী চমকান, যা দেখে তোমাদের মধ্যে আশংকার সংঘার হয় আবার আশাও জাগে।

করা হচ্ছিল তারা সেগুলোর প্রতি কর্ণপাত করতে প্রস্তুত ছিল না। এসব বাদ দিয়ে তারা চাহিল তাদেরকে এমন কোন তেলেসমাতি দেখানো হোক যার মাধ্যমে তারা মৃহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে যাচাই করতে পারে।

১৬. এটি হচ্ছে তাদের দাবীর সংক্ষিপ্ত জবাব। তাদেরকে সরাসরি এ জবাব দেবার পরিবর্তে আল্লাহ তাঁর নবী মৃহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সংযোধন করে এ জবাব দিয়েছেন। এর অর্থ হচ্ছে, হে নবী। তাদেরকে নিশ্চিত করার জন্য কোন ধরনের তেলেসমাতি দেখানো হবে এ ব্যাপারটি নিয়ে তুমি কোন চিন্তা করো না। প্রত্যেককে নিশ্চিত করা তোমার কাজ নয়। তোমার কাজ হচ্ছে কেবলমাত্র গাফশতির ঘূমে বিভোর লোকদেরকে জাগিয়ে দেয়া এবং তুল পথে চলার পরিণাম সম্পর্কে তাদেরকে সতর্ক করা। প্রত্যেক ঘূঁগে প্রত্যেক জাতির মধ্যে একজন হেদয়াতকারী নিযুক্ত করে আমি এ দায়িত্ব সম্পাদন করেছি। এখন তোমাকেও এ দায়িত্ব সম্পাদনে নিয়োজিত করা হয়েছে। এরপর যার মন চায় চোখ খুলতে পারে এবং যার মন চায় গাফশতির মধ্যে ডুবে থাকতে পারে। এ সংক্ষিপ্ত জবাব দিয়ে আল্লাহ তাদের দাবীর দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নেন এবং তাদেরকে এ বলে সতর্ক করে দেন যে, তোমরা এমন কোন রাজ্যে বাস করছো না যেখানে কোন শাসন, শৃঙ্খলা ও কর্তৃত্ব নেই। তোমাদের সম্পর্ক এমন এক আল্লাহর সাথে যিনি তোমাদের প্রত্যেক ব্যক্তিকে যথন সে তার মায়ের জঠরে আবদ্ধ ছিল তখন থেকেই জানেন এবং সারা জীবন তোমাদের প্রত্যেকটি কাজের প্রতি নজর রাখেন। তাঁর দরবারে তোমাদের ভাগ্য নির্ণীত হবে নির্ভেজাল আদল ও ইনসাফের ভিত্তিতে, তোমাদের প্রত্যেকের দোষ-গুণের প্রেক্ষিতে। পৃথিবী ও আকাশে তাঁর ফয়সালাকে প্রভাবিত করার ক্ষমতা কারোর নেই।

১৭. এর অর্থ হচ্ছে, মায়ের গর্ভাশয়ে ভূগের অংগ-প্রত্যুৎসুকি, শক্তি-সামর্থ্য, যোগ্যতা ও মানসিক ক্ষমতার মধ্যে যাবতীয় হাস-বৃদ্ধি আল্লাহর সরাসরি তত্ত্বাবধানে সাধিত হয়।

১৮. অর্থাৎ ব্যাপার শুধু এতটুকুতেই সীমাবদ্ধ নয় যে, আল্লাহ প্রত্যেক ব্যক্তিকে সব অবস্থায় নিজেই সরাসরি দেখছেন এবং তার সমস্ত গতি-প্রকৃতি ও কার্যক্রম সম্পর্কে অবগত রয়েছেন বরং আল্লাহর নিযুক্ত তত্ত্বাবধায়কেও প্রত্যেক ব্যক্তির সাথে রয়েছেন এবং তার জীবনের সমস্ত কার্যক্রমের রেকর্ডও সংরক্ষণ করে ছিলেন। এ সত্যটি বর্ণনা করার উদ্দেশ্য হচ্ছে এই যে, এমন অকল্পনীয় ক্ষমতার অধিকারী আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্বের অধীন থেকে যারা একথা মনে করে জীবন যাপন করে যে, তাদেরকে জাগামহীন উটের মতো দুনিয়ায় ছেড়ে দেয়া হয়েছে এবং তাদের কার্যকলাপের জন্য কারো কাছে জবাবদিই করতে হবে না। তারা আসলে নিজেরাই নিজেদের ধ্বংস ডেকে আনে।

১৯. অর্থাৎ এ ধরনের তুল ধারণা পোষণ করো না যে, তোমরা যাই কিছু করতে থাকো না কেন আল্লাহর দরবারে এমন কোন শক্তিশালী পীর, ফকীর বা কোন পূর্ববর্তী-পরবর্তী মহাপুরুষ অথবা কোন জিন বা ফেরেশতা আছে যে তোমাদের ন্যায়ানার উৎকোচ নিয়ে তোমাদেরকে অস্ত্রকাজের পরিণাম থেকে বাঁচাবে।

وَيُسْبِّهِ الرَّعْلَ بِحَمْلِهِ وَالْمَلَائِكَةُ مِنْ خَيْفَتِهِ وَيُرِسِّلُ الصَّوَاعِقَ  
 فَيُصِيبُ بِهَا مِنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ وَهُوَ شَدِيدٌ  
 الْمَحَالِ لَهُ دُعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يُلْعَنُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يُسْتَحْبِبُونَ  
 لَهُمْ بُشْرَى إِلَّا كَبَاسِطٌ كَفِيهِ إِلَى الْأَهَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِالْغَيْرِ  
 وَمَادِعَاءُ الْكُفَّارِ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ۝ وَلِلَّهِ يُسْجَلُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ  
 وَالْأَرْضِ طَمِعًا وَكَرْهًا وَظَلَّلُهُمْ بِالْغَدْنِ وَوَالْأَصَابِ ۝

তিনিই পানিভরা মেঘ টেঁচান। মেঘের গর্জন তাঁর প্রশংসা সহকারে তাঁর পবিত্রতা বর্ণনা করে<sup>২০</sup> এবং ফেরেশতারা তাঁর উভয় কম্পিত হয়ে তাঁর তাস্বীহ করে।<sup>২১</sup> তিনি বজ্জপাত করেন এবং (অনেক সময়) তাকে যার ওপর চান, ঠিক সে যখন আগ্নাহ সম্পর্কে বিতঙ্গায় লিঙ্গ তথনই নিষ্ফেপ করেন। আসলে তাঁর কৌশল বড়ই জবরদস্ত।<sup>২২</sup>

একম্যাত্র তাঁকেই ডাকা সঠিক।<sup>২৩</sup> আর অন্যান্য সন্তাসমূহ, আগ্নাহকে বাদ দিয়ে যাদেরকে এ লোকেরা ডাকে, তারা তাদের প্রার্থনার কোন সাড়া দিতে পারে না। তাদেরকে ডাকা তো ঠিক এমনি ধরনের যেমন কোন ব্যক্তি পানির দিকে হাত বাড়িয়ে তার কাছে আবেদন জানায়, তুমি আমার মুখে পৌছে যাও, অথচ পানি তার মুখে পৌছতে সক্ষম নয়। ঠিক এমনিভাবে কাফেরদের দোয়াও একটি লক্ষ্যভূষিত তীর ছাড়া আর কিছুই নয়। আগ্নাহকেই সিজ্দা করছে পৃথিবী ও আকাশের প্রত্যেকটি বস্তু ইচ্ছায় ও অনিচ্ছায়।<sup>২৪</sup> এবং প্রত্যেকটি বস্তুর ছায়া সকাল-সাঁবে তাঁর সামনে নত হয়।<sup>২৫</sup>

২০. অর্থাৎ মেঘের গর্জন একথা প্রকাশ করে যে, যে আগ্নাহ এ বায়ু পরিচালিত করেছেন, বায়ু উঠিয়েছেন, ঘন মেঘরাশিকে একত্র করেছেন, এ বিদ্যুতকে বৃষ্টির মাধ্যম বা উপলক্ষ বানিয়েছেন এবং এভাবে পৃথিবীর সৃষ্টিকূলের জন্য পানির ব্যবস্থা করেছেন তিনি যা বর্তীয় ভূল-ক্রটি-অভাব মুক্ত, তিনি জ্ঞান ও শক্তির দিক দিয়ে পূর্ণতার অধিকারী। তাঁর শুণাবলী সকল প্রকার আবিলতা থেকে মুক্ত এবং নিজের প্রভুত্বের ক্ষেত্রে তাঁর কোন অশ্রীদার নেই। পশুর মতো নির্বোধ ধ্বণ শক্তির অধিকারীরা তো এ মেঘের মধ্যে শুধু গর্জনই তনতে পায় কিন্তু বিচার বৃদ্ধিসম্পর্ক সজাগ ধ্বণ শক্তির অধিকারীরা মেঘের গর্জনে তাওহীদের শুরুগতীর বাণী শুনে থাকে।

قُلْ مِنْ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلْ اللَّهُ مُؤْمِنٌ أَفَاتَخَلَ تَسْرِيرِ  
 دُونِهِ أَوْ لِياءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا قُلْ هَلْ يَسْتَوِي  
 الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ؟ أَمْ هَلْ تَسْتَوِي الظُّلْمَةُ وَالنُّورُ؟ أَمْ جَعَلُوا اللَّهَ  
 شَرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَهَ الْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلْ اللَّهُ خَالِقُ  
 كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ

এদেরকে জিজেস করো, আকাশ ও পৃথিবীর রব কে? — বলো আল্লাহ! ২৬  
 তারপর এদেরকে জিজেস করো, আসল ব্যাপার যখন এই তখন তোমরা কি তাঁকে  
 বাদ দিয়ে এমন মাবুদেরকে নিজেদের কার্যসম্পাদনকারী বানিয়ে নিয়েছো যারা  
 তাদের নিজেদের জন্যও কোন লাভ ও ক্ষতি করার ক্ষমতা রাখে না? বলো অৱৰ ও  
 চক্ষুয়ান কি সমান হয়ে থাকে? ২৭ আলো ও আধার কি এক রকম হয়? ২৮ যদি  
 এমন না হয়, তাহলে তাদের বানানো শরীকরাও কি আল্লাহর মতো কিছু সৃষ্টি  
 করেছে, যে কারণে তারাও সৃষ্টি ক্ষমতার অধিকারী বলে সন্দেহ হয়েছে? ২৯ —  
 বলো, প্রত্যেকটি জিনিসের সৃষ্টি একমাত্র আল্লাহ। তিনি একক ও সবার ওপর  
 পরাক্রমশালী। ৩০

২১. আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্বের মহিমানিত থকাণে ফেরেশতাদের প্রকল্পিত ইওয়া  
 এবং তাঁর তাসবীহ ও প্রশংসা গীতি গাইতে থাকার কথা বিশেষভাবে এখানে উল্লেখ  
 করার কারণ হচ্ছে এই যে, মুশারিকরা প্রত্যেক যুগে ফেরেশতাদেরকে দেবতা ও উপাস্য  
 গণ্য করে এসেছে এবং আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্ব তাদেরকে শরীক মনে করে এসেছে।  
 এ ভাস্তু ধারণার প্রতিবাদ করে বলা হয়েছে, সার্বভৌম কর্তৃত্বের ক্ষেত্রে তারা আল্লাহর  
 সাথে শরীক নয় বরং তারা তাঁর অনুগত সেবক মাত্র এবং প্রভুর কর্তৃত্ব মহিমায়  
 প্রকল্পিত হয়ে তারা তার প্রশংসা গীতি গাইছে।

২২. অর্থাৎ তাঁর কাছে অসংখ্য কৌশল রয়েছে। যে কোন সময় যে কারো বিরুদ্ধে যে  
 কোন কৌশল তিনি এমন পদ্ধতিতে ব্যবহার করতে পারেন যে, আঘাত আসার এক মুহূর্ত  
 আগেও সে জানতে পারে না কখন কোন্ দিক থেকে তার ওপর আঘাত আসছে। এ  
 ধরনের একচ্ছত্র শক্তিশালী সন্তা সম্পর্কে যারা না ভেবেচিষ্টে এমনি হল্কাতাবে আজে-  
 বাজে কথা বলে, কে তাদের বৃদ্ধিমান বস্তে পারে?

২৩. ডাকা মানে নিজের অভাব পূরণের উদ্দেশ্যে সাহায্যের জন্য ডাকা। এর মানে  
 হচ্ছে, অভাব ও প্রয়োজন পূর্ণ এবং সংকটমুক্ত করার সব ক্ষমতা একমাত্র তাঁর হাতেই  
 কেন্দ্রীভূত। তাঁই একমাত্র তাঁর কাছেই প্রার্থনা করা সঠিক ও যথার্থ সত্য বলে বিবেচিত।

২৪. সিজুদা মানে আনুগত্য প্রকাশ করার জন্য বুকে পড়া, আদেশ পালন করা এবং পুরোপুরি মেনে নিয়ে মাথা নত করা। পৃথিবী ও আকাশের প্রত্যেকটি সৃষ্টি আল্লাহর আইনের অনুগত এবং তাঁর ইচ্ছার চুল পরিমাণও বিরোধিতা করতে পারে না—এ অর্থে তারা প্রত্যেকেই আল্লাহকে সিজুদা করছে। মুমিন ষেছ্যায় ও সাধ্যে তাঁর সামনে নত হয় কিন্তু কাফেরকে বাধ্য হয়ে নত হতে হয়। কারণ আল্লাহর প্রাকৃতিক আইনের বাইরে চলে যাওয়ার ক্ষমতা তাঁর নেই।

২৫. ছায়ার নত হওয়ার ও সিজুদা করার মানে হচ্ছে, কস্তুর ছায়ার সকাল-সৌরে পূর্ব ও পশ্চিম দিকে চলে পড়া এমন একটি আলায়ত যা থেকে বুঝা যায় যে, এসব জিনিস কারো হকুমের অনুগত এবং কারোর আইনের অধীন।

২৬. উল্লেখ করা যেতে পারে, আল্লাহ পৃথিবী ও আকাশের রব একথা তাঁরা নিজেরা মানতো। এ প্রশ্নের জবাবে তাঁরা অধীকৃতি জ্ঞাপন করতে পারতো না। কারণ একথা অঙ্গীকার করলে তাদের নিজেদের আকীদাকেই অঙ্গীকার করা হতো। কিন্তু নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের জিঞ্জাসের পর তাঁর এর জবাব পাশ কাটিয়ে যেতে চাহিল। কারণ শীকৃতির পর তাওহীদকে মেনে নেয়া অপরিহার্য হয়ে উঠতো এবং এরপর শিরকের জন্য আর কোন যুক্তিসংগত বুনিয়াদ থাকতো না। তাই নিজেদের অবস্থানের দুর্বলতা অনুভব করেই তাঁরা এ প্রশ্নের জবাবে নীরব হয়ে যেতো। এ কারণেই কুরআনের বিভিন্ন স্থানে আল্লাহ নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে বলেন, ওদেরকে জিজেন করো পৃথিবী ও আকাশের স্থষ্টা কে? বিশ-জাহানের রব কে? কে তোমাদের রিযিক দিজেন? তারপর হকুম দেন, তোমরা নিজেরাই বলো আল্লাহ এবং এরপর এভাবে যুক্তি পেশ করেন যে, আল্লাহই যখন এ সমস্ত কাজ করছেন তখন আর কে আছে যার তোমরা বন্দেগী করে আসছো?

২৭. অন্ধ বলে এমন ব্যক্তিকে বুঝানো হয়েছে যার সামনে বিশ-জগতের চতুরদিকে আল্লাহর একত্বের চিহ্ন ও প্রমাণ ছড়িয়ে আছে কিন্তু সে তাঁর মধ্য থেকে কোন একটি জিনিসও দেখছে না। আর চক্ষুশ্বান হচ্ছে এমন এক ব্যক্তি, যার দৃষ্টি বিশ-জগতের প্রতিটি অণু-কণিকায় এবং প্রতিটি পত্র-পত্রবে একজন অসাধারণ কারিগরের অতুলনীয় কারিগরীর নিদর্শন প্রত্যক্ষ করে। আল্লাহর এ প্রশ্নের অর্থ হচ্ছে : ওহে বুক্সিদ্বিট্রো! যদি তোমরা কিছুই দেখতে না পেয়ে থাকো তাহলে যাদের দেখার মতো চোখ আছে তাঁরা কেমন করে নিজেদের চোখ বন্ধ করে নেবে? যে ব্যক্তি সত্যকে পরিকার দেখতে পাচ্ছে সে কেমন করে দৃষ্টিশক্তিহীন লোকদের মতো আচরণ করবে এবং পথে বিপথে ঘুরে বেড়াবে?

২৮. আলো মানে সত্যজ্ঞানের আলো। নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও তাঁর অনুসারীয়া এ সত্য জ্ঞানের আলো লাভ করেছিলেন। আর আঁধার মানে মূর্খতার আঁধার। নবীর অঙ্গীকারকারীয়া এ আঁধারে পথ হারিয়ে ফেলেছিল। প্রশ্নের অর্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তি আলো পেয়ে গেছে সে কেন নিজের প্রদীপ নিভিয়ে দিয়ে আঁধারের বুকে হোচ্ট থেঁয়ে ফিরতে থাকবে? তোমাদের কাছে আলোর মর্যাদা না থাকলে না থাকতে পারে কিন্তু যে তাঁর সম্মান পেয়েছে, যে আলো ও আঁধারের পার্থক্য জ্ঞেন ফেলেছে এবং যে দিনের আলোয়

أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا مَاءَ فَسَالَتْ أَرْدِيَةٌ بِقَلْ رَهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلَ  
 زَبَلَ أَرَابِيًّا وَمِمَا يُوَقِّدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ أَبْتَغَاءَ حِلَيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ  
 زَبَلَ مِثْلَهُ كَلِّكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ هُفَّاً مَا الرَّبَدُ  
 فَيَلْهُبُ جُفَاءَ وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَمَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ  
 كَلِّكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْنَالَ

আল্লাহ আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেন এবং প্রত্যেক নদী-নালা নিজের সাধ্য অনুযায়ী তা নিয়ে প্রবাহিত হয়। তারপর যখন প্রাবন আসে তখন ফেনা পানির ওপরে ভাসতে থাকে।<sup>৩১</sup> আর গোকেরা অলংকার ও তৈজসপত্রাদি নির্মাণের জন্য যেসব ধাতু গরম করে তার ওপরও ঠিক এমনি ফেনা ভেসে ওঠে।<sup>৩২</sup> এ উপমার সাহায্যে আল্লাহ হক ও বাতিলের বিষয়টি সুস্পষ্ট করে দেন। ফেনারাশি উড়ে যায় এবং যে বস্তুটি মানুষের জন্য উপকারী হয় তা যমীনে থেকে যায়। এভাবে আল্লাহ উপমার সাহায্যে নিজের কথা বুঝিয়ে থাকেন।

সোজা পথ পরিকার দেখতে পাচ্ছে সে কেমন করে আলো ত্যাগ করে আঁধারের মধ্যে পথ হাতড়ে বেড়াতে পারে?

২৯. এ প্রশ্নের অর্থ হচ্ছে, যদি দুনিয়ার কিছু জিনিস আল্লাহ সৃষ্টি করে থাকতেন এবং কিছু জিনিস অন্যেরা সৃষ্টি করতো আর কোন্টা আল্লাহর সৃষ্টি এবং কোন্টা অন্যদের এ পার্থক্য করা সম্ভব না হতো তাহলে তো সত্যিই শিরকের জন্য কেন যুক্তিসংগত ভিত্তি হতে পারতো। কিন্তু যখন এ মুশরিকরা নিজেরাই তাদের মাবুদদের একজনও একটি ত্ণ এবং একটি চুলও সৃষ্টি করেনি বলে স্বীকার করে এবং যখন তারা একথাও স্বীকার করে যে, সৃষ্টিকর্মে এ বানোয়াট ইলাহদের সামান্যতমও অংশ নেই। তখন এ বানোয়াট মাবুদদেরকে স্বষ্টির ক্ষমতা, কর্তৃত্ব ও অধিকারে শামিল করা হলো কিসের ভিত্তিতে?

৩০. মূল আয়াতে ‘কাহুর’ শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। এর মানে হচ্ছে, এমন সন্দা যিনি নিজ শক্তিতে সবার ওপর হকুম চালান এবং সবাইকে অধীনস্থ করে রাখেন। “আল্লাহ প্রত্যেকটি জিনিসের সৃষ্টি” একথাটি এমন একটি সত্য যাকে মুশরিকরাও স্বীকার করে নিয়েছিল এবং তারা কখনো এটা অস্বীকার করেনি। “তিনি একক ও মহাপরাক্রমশালী” একথাটি হচ্ছে মুশরিকদের ঐ স্বীকৃত সত্যের অনিবার্য ফল। প্রথম সত্যটি মেনে নেবার পর কোন জ্ঞান-বৃদ্ধি সম্পর্ক ব্যক্তির পক্ষে একে অস্বীকার করা সম্ভবপর নয়। কারণ

لِّلَّذِينَ أَسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ الْحَسْنَىٰ وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُ  
لَوْا نَّلَمْهُ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَدَّ لَا فِتْنَ وَابْرَهُ  
وَلِئِكَ لَهُمْ سُوءُ الْحِسَابِ ۝ وَمَا وَهْرَ جَهَنَّمُ ۝ وَبِئْسَ الْمِهَادُ ۝

যারা নিজেদের রবের দাওয়াত গ্রহণ করেছে তাদের জন্য কল্যাণ রয়েছে আর যারা তা গ্রহণ করেনি তারা যদি পৃথিবীর সমস্ত সম্পদের মালিক হয়ে যায় এবং এ পরিমাণ আরো সঞ্চাই করে নেয় তাহলেও তারা আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচার জন্য এ সমস্তকে মুক্তিপণ হিসেবে দিয়ে দিতে তৈরী হয়ে থাবে।<sup>৩৩</sup> এদের হিসেব নেয়া হবে নিকৃষ্টভাবে<sup>৩৪</sup> এবং এদের আবাস হবে জাহানাম, বড়ই নিকৃষ্ট আবাস।

যিনি প্রত্যেকটি জিনিসের স্থান নিসদেহে তিনি একক, অতুলনীয় ও সাদৃশ্যবিহীন। কারণ অন্য যা কিছু আছে সবই তাঁর সৃষ্টি। এ অবস্থায় কোন সৃষ্টি কেমন করে তার স্থানের সত্তা, শুণাবলী, ক্ষমতা বা অধিকারে তাঁর সাথে শরীর হতে পারে? এভাবে তিনি নিসদেহে মহাপ্রাক্রমশালীও। কারণ সৃষ্টি তার স্থানের অধীন হয়ে থাকবে, এটি সৃষ্টি-ধারণার অঙ্গীভূত। সৃষ্টির উপর স্থানের যদি পূর্ণ কর্তৃত্ব ও দখল না থাকে তাহলে তিনি সৃষ্টিকর্মই বা করবেন কেমন করে? কাজেই যে ব্যক্তি আল্লাহকে স্থান বলে মানে তার পক্ষে এ দু'টি বুদ্ধিবৃত্তিক ও ন্যায়ানুগ ফলশ্রুতি অঙ্গীকার করা সম্ভবপর হয় না। কাজেই এরপরে কোন ব্যক্তি স্থানকে বাদ দিয়ে সৃষ্টির বন্দেগী করবে এবং মহাপ্রাক্রমশালীকে বাদ দিয়ে দুর্বল ও অধীনকে সংকট উত্তরণ করাবার জন্য আহবান জানাবে, একথা একেবারেই অযৌক্তিক প্রমাণিত হয়।

৩১. নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের উপর অহীর মাধ্যমে যে জ্ঞান নাখিল করা হয়েছিল এ উপমায় তাকে বৃষ্টির সাথে তুলনা করা হয়েছে। আর ঈমানদার, সুস্থ ও ভারসাম্যপূর্ণ স্বাভাবিক বৃষ্টির অধিকারী মানুষদেরকে এমনসব নদীনালার সাথে তুলনা করা হয়েছে যেগুলো নিজ নিজ ধারণক্ষমতা অনুযায়ী রহমতের বৃষ্টি ধারায় নিজদেরকে পরিপূর্ণ করে প্রবাহিত হতে থাকে। অন্যদিকে সত্য অঙ্গীকারকারী ও সত্য বিরোধীরা ইসলামী আন্দোলনের বিরুদ্ধে যে হৈ-হাণ্গামা ও উপদ্রব সৃষ্টি করেছিল তাকে এমন ফেনা ও আবর্জনারাশির সাথে তুলনা করা হয়েছে যা হামেশা বন্যা শুরু হবার সাথে সাথেই পানির উপরিভাগে উঠে আসতে থাকে।

৩২. অর্থাৎ নির্তেজাল ধাতু গলিয়ে কাজে শাগাবার জন্য স্বর্ণকারের চূলা গরম করা হয়। কিন্তু যখনই এ কাজ করা হয় তখনই অবশ্যি ময়লা আবর্জনা উপরে তেসে উঠে এবং এমনভাবে তা ঘূর্ণিত হতে থাকে যাতে কিছুক্ষণ পর্যন্ত উপরিভাগে শুধু আবর্জনারাশিই দৃষ্টিগোচর হতে থাকে।

৩৩. অর্থাৎ তখন তাদের উপর এমন বিপদ আসবে যার ফলে তারা নিজেদের জ্ঞান বাঁচাবার জন্য দুনিয়ার সমস্ত সম্পদ দিয়ে দেবার ব্যাপারে একটুও ইতস্তত করবে না।

أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ مِنْ رِبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ  
 إِنَّمَا يَتَذَلَّ كَرَأً وَلُوا الْأَلْبَابِ ۝ إِلَّيْنَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ  
 وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيَثَاقَ ۝ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَاهُمْ بِهِ أَنْ يَوْصَلَ  
 وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سَوَاءِ الْحِسَابِ ۝ وَالَّذِينَ صَبَرُوا  
 ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَنَاهُمْ سِرَّا  
 وَعَلَانِيَةً وَلِلرَّءُونَ بِالْخَسِنَةِ أُولَئِكَ لَهُمْ عَقْبَى الدَّارِ ۝

## ৩ রংকু'

আচ্ছা তোমার রবের পক্ষ থেকে তোমার ওপর যে কিতাব নাযিল হয়েছে, তাকে যে ব্যক্তি সত্য মনে করে আর যে ব্যক্তি এ সত্যটির ব্যাপারে অঙ্গ, তারা দু'জন সমান হবে, এটা কেমন করে সত্ত্ব? <sup>৩৫</sup> উপদেশ তো শুধু বিবেকবান লোকেরাই গ্রহণ করে। <sup>৩৬</sup> আর তাদের কর্মপক্ষতি এমন হয় যে, তারা আল্লাহকে প্রদত্ত নিজেদের অংগীকার পালন করে এবং তাকে মজবুত করে বাঁধার পর তেক্ষে ফেলে না। <sup>৩৭</sup> তাদের নীতি হয়, আল্লাহ হিসেব সম্পর্ক ও বন্ধন অক্ষুণ্ণ রাখার হস্তম দিয়েছেন <sup>৩৮</sup> সেগুলো তারা অক্ষুণ্ণ রাখে, নিজেদের রবকে ভয় করে এবং তাদের থেকে কড়া হিসেব না নেয়া হয় এই ভয়ে সন্তুষ্ট থাকে। তাদের অবস্থা হয় এই যে, নিজেদের রবের সন্তুষ্টির জন্য তারা সবর করে, <sup>৩৯</sup> নামায কায়েম করে, আমার দেয়া রিয়িক থেকে প্রকাশ্যে ও গোপনে খরচ করে এবং তালো দিয়ে মন্দ দূরীভূত করে। <sup>৪০</sup> আখেরাতের গৃহ হচ্ছে তাদের জন্যই। অর্থাৎ এমন সব বাগান যা হবে তাদের চিরস্থায়ী আবাস।

৩৪. নিকৃষ্টভাবে হিসেব নেয়া অথবা কড়া হিসেব নেয়ার মানে হচ্ছে এই যে, মানুষের কোন ভুল-ভাস্তি ও ত্রুটি-বিচুতি মাফ করা হবে না। তার কোন অপরাধের বিচার না করে তাকে এমনি ছেড়ে দেয়া হবে না।

কুরআন আমাদের জানায়, এ ধরনের হিসেব আল্লাহ তাঁর এমন বান্দাদের থেকে নেবেন যারা তাঁর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে দুনিয়ায় জীবন যাপন করেছে। বিপরীতপক্ষে যারা আল্লাহর প্রতি বিষ্ট আচরণ করেছে এবং তাঁর প্রতি অনুগত থেকে জীবন যাপন করেছে তাদের থেকে “সহজ হিসেব” অর্থাৎ হালকা হিসেব নেয়া হবে। তাদের বিষ্টতামূলক কার্যক্রমের মোকাবিলায় ত্রুটি-বিচুতিগুলো মাফ করে দেয়া হবে। তাদের সাময়িক

কর্মনীতির সুক্রিতিকে সামনে রেখে তাদের বহু ভুল-ভুগ্নি উপেক্ষা করা হবে। হযরত আয়েশা (রা) থেকে আবু দাউদে যে হাদীসটি বর্ণিত হয়েছে সেখানে এ বিষয়টির আরো সুস্পষ্ট ব্যাখ্যা পাওয়া যাবে। হযরত আয়েশা (রা) বলেন : আমি বললাম, হে আল্লাহর রসূল! আমার কাছে আল্লাহর কিংতু বের সুবচেয়ে ভয়াবহ আয়াত হচ্ছে সেই আয়াতটি যাতে বলা হয়েছে : **مَنْ يَعْمَلْ سُوءً يُجْزَى بِهِ** “যে ব্যক্তি কোন খারাপ কাজ করবে সে তার শাস্তি পাবে।” একথায় নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বললেন, হে আয়েশা! তুমি কি জানো না, আল্লাহর বিশ্বস্ত ও অনুগত বাস্তা দুনিয়ায় যে কষ্টই পেয়েছে, এমনকি তার শরীরে যদি কোন কাঁটাও ফুটে থাকে তাহলে তাকে তার কোন অপরাধের শাস্তি হিসেবে গণ্য করে দুনিয়াতেই তার হিসেব পরিষ্কার করে দেন? আখেরাতে তো যাই হিসেবে শুরু হবে সে অবশ্যি শাস্তি পাবে। হযরত আয়েশা (রা) বললেন, তাহলে আল্লাহর এ উক্তির তাৎপর্য কি যাতে বলা হয়েছে—

**فَإِمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يُسِيرًا ۚ**

“যার আমলনামা তান হাতে দেয়া হবে তার থেকে হাল্কা হিসেব নেয়া হবে।”

এর জবাবে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বললেন, এর অর্থ হচ্ছে, উপস্থাপনা (অর্থাৎ তার সৎকাজের সাথে সাথে অসৎকাজগুলোর উপস্থাপনা আল্লাহর সামনে) অবশ্যি হবে কিন্তু যাকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে, তার ব্যাপারে জেনে রাখো, সে মারা পড়েছে।

৩৫. অর্থাৎ এ দু’ ব্যক্তির নীতি দুনিয়ায় এক রকম হতে পারে না এবং আখেরাতে তাদের পরিণামও একই ধরনের হতে পারে না।

৩৬. অর্থাৎ আল্লাহর পাঠানো এ শিক্ষা এবং আল্লাহর রসূলের এ দাওয়াত যারা গ্রহণ করে তারা বুদ্ধিভূত হয় না বরং তারা হয় বিবেকবান, সতর্ক ও বিচক্ষণ ব্যক্তি। এ ছাড়া দুনিয়ায় তাদের জীবন ও চরিত্র যে রূপ ধারণ করে এবং আখেরাতে তারা যে পরিণাম ফল তোগ করে পরবর্তী আয়াতগুলোতে তা বর্ণনা করা হয়েছে।

৩৭. এর অর্থ হচ্ছে সেই অনস্তরকালীন অংগীকার যা সৃষ্টির শুরুতেই আল্লাহ সমস্ত মানুষের কাছ থেকে নিয়েছিলেন। তিনি অংগীকার নিয়েছিলেন, মানুষ একমাত্র তাঁর বন্দেগী করবে (বিস্তারিত জানার জন্য দেখুন সূরা আ’রাফ ১৩৪ ও ১৩৫ টীকা)। প্রত্যেকটি মানুষের কাছ থেকে এ অংগীকার নেয়া হয়েছিল। প্রত্যেকের প্রকৃতির মধ্যে এটি নিহিত রয়েছে। যখনই আল্লাহর সৃজনী কর্মের মাধ্যমে মানুষ অস্তিত্ব লাভ করে এবং তাঁর প্রতিপালন কর্মকাণ্ডের আওতাধীনে সে প্রতিপালিত হতে থাকে তখনই এটি পাকাপোক্ত হয়ে যায়। আল্লাহর রিযিকের সাহায্যে জীবন যাপন করা, তাঁর স্তু প্রত্যেকটি বস্তুকে কাজে লাগানো এবং তাঁর দেয়া শক্তিগুলো ব্যবহার করা—এগুলো মানুষকে বৃত্তফূর্তভাবে একটি বন্দেগীর অংগীকারে বেঁধে ফেলে। কোন সচেতন ও বিশ্বস্ত মানুষ এ অংগীকার ডেংগে ফেলার সাহস করতে পারে না। তবে হী, অজান্তে কখনো সে কোন ভুল করে ফেলতে পারে, সেটা অবশ্যি ভিন্ন কথা।

৩৮. অর্থাৎ এমন সব সামাজিক ও সাংস্কৃতিক সম্পর্ক, যেগুলো সঠিকভাবে প্রতিষ্ঠিত হলেই মানুষের সামগ্রিক জীবনের কল্যাণ ও সাফল্য নিশ্চিত হয়।

৩৯. অর্থাৎ নিজেদের প্রবৃত্তি ও আকাংখা নিয়ন্ত্রণ করে, নিজেদের আবেগ, অনুভূতি ও বৌক প্রবণতাকে নিয়ম ও সীমার মধ্যে আবদ্ধ রাখে, আল্লাহর নাফরমানিতে বিভিন্ন স্বার্থলাভ ও ভোগ—লালসার চরিতার্থ হওয়ার সূযোগ দেখে পা পিছলে যায় না এবং আল্লাহর হকুম মেনে চলার পথে যেসব ক্ষতি ও কষ্টের আশংকা দেখা দেয় সেসব বরদাশ্ত করে যেতে থাকে। এ দৃষ্টিতে বিচার করলে মুমিন আসলে পুরোপুরি একটি সবরের জীবন যাপন করে। কারণ সে আল্লাহর সন্তুষ্টির আশায় এবং আবেরাতের স্থায়ী পরিণাম ফলের পতি দৃষ্টি রেখে এ দুনিয়ায় আত্মসংযম করতে থাকে এবং সবরের সাথে মনের প্রতিটি পাপ প্রবণতার মোকাবিলা করে।

৪০. অর্থাৎ তারা মনের মোকাবিলায় মন্দ করে না বরং ভালো করে। তারা অন্যায়ের মোকাবিলা অন্যায়কে দাহায় না করে ন্যায়কে সাহায্য করে। কেউ তাদের প্রতি যতই জুন্ম করুক না কেন তার জবাবে তারা পাল্টা জুন্ম করে না বরং ইনসাফ করে। কেউ তাদের বিরুদ্ধে যতই মিথ্যাচার করুক না কেন জবাবে তারা সত্যই বলে। কেউ তাদের সাথে যতই বিশ্বাস তৎক্ষণ করুক না কেন জবাবে তারা বিশ্বস্ত আচরণই করে থাকে। রসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নিম্নোক্ত হাদীসটি এ অর্থই প্রকাশ করে :

لَا تَكُونُوا إِمْعَةً ، تَقُولُونَ إِنَّ أَحْسَنَ النَّاسِ أَحْسَنًا وَإِنْ ظَلَمُونَا ذَلَّمُنَا  
وَلَكِنْ وَطِئُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ أَحْسَنَ النَّاسُ أَنْ تَحْسِنُوا وَإِنْ أَسَأُوا فَلَا  
تَظْلِمُوا -

“তোমরা নিজেদের কার্যধারাকে অন্তের কর্মধারার অনুসারী করো না। একথা বলা ঠিক নয় যে লোকেরা ভালো করলে আমরা ভালো করবো এবং লোকেরা জুন্ম করলে আমরাও জুন্ম করবো। তোমরা নিজেদেরকে একটি নিয়মের অধীন করো। যদি লোকেরা সদাচার করে তাহলে তোমরাও সদাচার করো। আর যদি লোকেরা তোমাদের সাথে অসৎ আচরণ করে তাহলে তোমরা জুন্ম করো না।”

রসূলুল্লাহর (সা) এ হাদীসটিও এ একই অর্থ প্রকাশ করে, যাতে বলা হয়েছে : রসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেন, আল্লাহ আমাকে নয়টি বিশয়ের হকুম দিয়েছেন। এর মধ্যে তিনি এ চারটি কথা বলেছেন : কারোর প্রতি সন্তুষ্ট বা অসন্তুষ্ট যাই থাকি না কেন সর্বাবস্থায় আমি যেন ইনসাফের কথা বলি। যে আমার অধিকার হরণ করে আমি যেন তার অধিকার আদায় করি। যে আমাকে বক্ষিত করবে আমি যেন তাকে দান করি। আর যে আমার প্রতি জুন্ম করবে আমি যেন তাকে মাফ করে দেই। আর এ হাদীসটিও এ একই অর্থ প্রকাশ করে, যাতে বলা হয়েছে : “যে ন্যায়ে তোমার সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করে তুমি তার সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করো না।” ইহরত উমরের (রা) নিম্নোক্ত উক্তিটিও এ অর্থ প্রকাশ করে : “যে ব্যক্তি তোমার প্রতি আচরণ করার ব্যাপারে আল্লাহকে ভয় করে না তুমি আল্লাহকে ভয় করে তার প্রতি আচরণ করো।”

جَنْتَ عَلَيْنِ يَلْخَلُونَهَا وَمَنْ صَلَّى مِنْ أَبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ  
وَذِرِيَّتِهِمْ وَالْمَلِئَكَةُ يَلْخَلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ ۚ سَلَّمَ  
عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَإِنَّمَا عَقْبَى الدَّارِ ۖ وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ  
مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يَوْصِلَ وَيَفْسِدُ وَنَفِي  
الْأَرْضِ ۖ أَوْ لَيْكَ لَهُمُ الْلَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ۚ اللَّهُ يَبْسُطُ  
الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَفَرَحُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۖ وَمَا الْحَيَاةُ  
الْدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ ۚ

তারা নিজেরা তার মধ্যে প্রবেশ করবে এবং তাদের বাপ-দাদারা ও স্ত্রী-সন্তানদের মধ্য থেকে যারা সৎকর্মশীল হবে তারাও তাদের সাথে সেখানে যাবে। ফেরেশতারা সব দিক থেকে তাদেরকে অভ্যর্থনা জানাবার জন্য আসবে এবং তাদেরকে বলবে : “তোমাদের প্রতি শান্তি।”<sup>৪১</sup> তোমরা দুনিয়ায় যেভাবে সবর করে এসেছো তার বিনিময়ে আজ তোমরা এর অধিকারী হয়েছো।”—কাজেই কতই চমৎকার এ আখেরাতের গৃহ! আর যারা আল্লাহর অঙ্গীকারে মজবুতভাবে আবক্ষ হবার পর তা ভেঙে ফেলে, আল্লাহ যেসব সম্পর্ক জোড়া দেবার হকুম দিয়েছেন সেগুলো ছিন্ন করে এবং পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টি করে তারা জানতের অধিকারী এবং তাদের জন্য রয়েছে আখেরাতে বড়ই খারাপ আবাস!

আল্লাহ যাকে ইচ্ছা রিযিক সম্প্রসারিত করেন এবং যাকে চান মাপাজোকা রিযিক দান করেন।<sup>৪২</sup> এরা দুনিয়ার জীবনে উন্নিসিত, অথচ দুনিয়ার জীবন আখেরাতের তুলনায় সামান্য সামগ্রী ছাড়া আর কিছুই নয়।

৪১. এর মানে কেবল এ নয় যে, ফেরেশতারা চারদিক থেকে এসে তাদেরকে সালাম করতে থাকবে বরং তারা তাদেরকে এ সুখবরও দেবে যে, এখন তোমরা এমন জ্ঞানগ্রাম এসেছো যেখানে পরিপূর্ণ শান্তি ও নিরাপত্তা বিরাজমান। এখন তোমরা এখানে সবরকমের আপদ-বিপদ, কষ্ট, কাঠিন্য, কঠোর পরিষ্পত্য, শংকা ও আতঙ্কমুক্ত। (আরো বেশী জানার জন্য দেখুন সূরা হিজর ২৯ টীকা)

وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللَّهَ يُفْصِلُ مَنْ يَشَاءُ وَيَمْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ۝ الَّذِينَ أَمْنَوْا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِنِعْمَةِ اللَّهِ ۚ أَلَا بِنِعْمَةِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ۝ الَّذِينَ أَمْنَوْا وَعَمِلُوا الصِّلَاحِ تُطْبِقُ لَهُمْ حُسْنُ مَآبٍ ۝ كَنْ لِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أَمْرٌ لِتَتَلَوَّ أَعْلَيْهِمْ أَنْتَى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُرِيَّكُفَّارُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبُّكَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوْكِيدٌ وَإِلَيْهِ مَتَابٌ ۝

## ৪ রূক্ত

যারা (মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের রিসালাত মেনে নিতে) অঙ্গীকার করেছে তারা বলে, “এ ব্যক্তির কাছে এর রবের পক্ষ থেকে কোন নির্দর্শন অবতীর্ণ হয়নি কেন?”<sup>৪৩</sup> বলো, আল্লাহ যাকে চান গোমরাহ করে দেন এবং তিনি তাকেই তাঁর দিকে আসার পথ দেখান যে তাঁর দিকে রুজু করে,<sup>৪৪</sup> তারাই এ ধরনের লোক যারা (এ নবীর দাওয়াত) গ্রহণ করেছে এবং আল্লাহর শরণে তাদের চিত্ত প্রশান্ত হয়। সাবধান হয়ে যাও। আল্লাহর শরণই হচ্ছে এমন জিনিস যার সাহায্যে চিত্ত প্রশান্তি লাভ করে। তারপর যারা সত্ত্বের দাওয়াত মেনে নিয়েছে এবং সৎকাজ করেছে তারা সৌভাগ্যবান এবং তাদের জন্য রয়েছে শুভ পরিণাম।

হে মুহাম্মাদ! এহেন মাহাত্ম সহকারে আমি তোমাকে নবী বানিয়ে পাঠিয়েছি<sup>৪৫</sup> এমন এক জাতির মধ্যে যার আগে বহু জাতি অতিক্রম হয়ে গেছে, যাতে তোমার কাছে আমি যে পয়গাম অবতীর্ণ করেছি তা তুমি এদেরকে শুনিয়ে দাও, এমন অবস্থায় যখন এরা নিজেদের পরম দয়াময় আল্লাহকে অঙ্গীকার করছে।<sup>৪৬</sup> এদেরকে বলে দাও, তিনিই আমার রব, তিনি ছাড়া আর কোন মাবুদ নেই, তাঁরই ওপর আমি ভরসা করেছি এবং তাঁরই কাছে আমাকে ফিরে যেতে হবে।

৪২. এ আয়াতের পটভূমি হচ্ছে, সাধারণ মূর্খ ও অজ্ঞদের মতো মক্কার কাফেররাও বিশ্বাস ও কর্মের সৌন্দর্য বা কৰ্দমতা দেখার পরিবর্তে ধনাঢ়াতা বা দারিদ্রের দৃষ্টিতে

মানুষের মূল্য ও মর্যাদা নিরপেক্ষ করতো। তাদের ধারণা ছিল, যারা দুনিয়ায় প্রচুর পরিমাণে আরাম আয়েশের সামগ্রী লাভ করছে তারা যতই পথচারী ও অসৎকর্মশীল হোক না কেন তারা আল্লাহর প্রিয়। আর অভাবী ও দারিদ্র পীড়িতরা যতই সৎ হোক না কেন তারা আল্লাহর অভিশঙ্গ। এ নীতির ভিত্তিতে তারা কুরাইশ সরদারদেরকে নবী সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের গরীব সাথীদের চেয়ে শ্রেষ্ঠ মনে করতো এবং বলতো, আল্লাহ কার সাথে আছেন তোমার দেখে নাও। এ ব্যাপারে তাদেরকে সতর্ক করে বলা হচ্ছে, রিযিক কমবেশী হবার ব্যাপারটা আল্লাহর অন্য আইনের সাথে সংশ্লিষ্ট। সেখানে অন্যান্য অসংখ্য প্রয়োজন ও কল্যাণ-অকল্যাণের প্রেক্ষিতে কাউকে বেশী ও কাউকে কম দেয়া হয়। এটা এমন কোন মানদণ্ড নয় যার ভিত্তিতে মানুষের নৈতিক ও মানসিক সৌন্দর্য ও কর্দর্যতার ফায়সালা করা যেতে পারে। মানুষের মধ্যে কে চিন্তা ও কর্মের সঠিক পথ অবলম্বন করেছে এবং কে ভুল পথ, কে উন্নত ও সৎগুণাবলী অর্জন করেছে এবং কে অসৎগুণাবলী—এরি ভিত্তিতে মানুষে মানুষে মর্যাদার মূল পার্থক্য নির্ণীত হয় এবং তাদের সৌভাগ্য ও দুর্ভাগ্যের আসল মানদণ্ডও এটিই। কিন্তু মূর্খরা এর পরিবর্তে দেখে, কাকে ধন-দৌলত বেশী এবং কাকে কম দেয়া হচ্ছে।

৪৩. এর আগে এ সূরার প্রথম রূপুন'র শেষ আয়াতে এ প্রশ্নের যে জবাব দেয়া হয়েছে তা এখানে সামনে রাখি দরকার। এখানে দ্বিতীয়বার তাদের একই আপত্তির কথা উল্লেখ করে অন্যভাবে তার জবাব দেয়া হচ্ছে।

৪৪. অর্থাৎ যে নিজেই আল্লাহর দিকে ঝুঁজু হয় না বরং তাঁর দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় তাকে জোর করে সত্য-সঠিক পথ দেখানো আল্লাহর রীতি নয়। এ ধরনের লোকেরা সত্য-সঠিক পথ পরিত্যাগ করে উদ্ব্রাতের মতো যেসব ভুল পথে ঘুরে বেড়াতে চায় আল্লাহ তাদেরকে সেই সব পথে ঘুরে বেড়াবার সুযোগ দান করেন। একজন সত্য-সন্ধানীর জন্য যেসব কার্যকারণ সত্য পথলাভের সহায়ক হয়, একজন অসত্য ও ভ্রান্ত পথ প্রত্যাশী ব্যক্তির জন্য সেগুলো বিভ্রান্তি ও গোমরাহীর কারণে পরিণত করে দেয়া হয়। উচ্চল প্রদীপ তার সামনে এলেও তা তাকে পথ দেখাবার পরিবর্তে তার চোখকে অক্ষ করে দেবার কাজ করে। আল্লাহ কর্তৃক কোন ব্যক্তিকে গোমরাহ করার অর্থ এটাই।

নিদর্শন দেখতে চাওয়ার জবাবে একথা বলা নজিরবিহীন বাকশেলীর পরিচায়ক। তারা বলছিল, কোন নিদর্শন দেখাও, তাহলে আমরা তোমার কথা বিশ্বাস করতে পারি। জবাবে বলা হয়েছে, মূর্খের দল। তোমাদের সত্য পথ না পাওয়ার আসল কারণ এ নয় যে, তোমাদের সামনে কোন নিদর্শন নেই বরং এর কারণ হচ্ছে, তোমাদের মধ্যে সত্য পথ লাভের কোন আকাংখাই নেই। নিদর্শন তো চতুরদিকে অসংখ্য ছড়িয়ে আছে। কিন্তু সেগুলোর কোনটিই তোমাদের পথপদর্শকে পরিণত হয় না। কারণ আল্লাহর পথে চলার ইচ্ছাই তোমাদের নেই। এখন যদি কোন নিদর্শন আসে তাহলে তা তোমাদের জন্য কেমন করে উপকারী হতে পারে? কোন নিদর্শন দেখানো হয়নি বলে তোমরা অভিযোগ করছো। কিন্তু যারা আল্লাহর পথের সন্ধান করে ফিরছে তারা নিদর্শন দেখতে পাচ্ছে এবং নিদর্শনসমূহ দেখেই তারা সত্য পথের সন্ধান লাভ করছে।

وَلَوْاَنْ قَرَأَنَا سِيرَتْ بِهِ الْجَمَالُ أَوْ قُطْعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّ  
بِهِ الْمَوْتَىٰ بَلْ لِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيعًا فَلَمْ يَأْتِيْسِ الَّذِينَ أَمْنَوْا  
أَنْ لَوْيَشَاءَ اللَّهُ لَهُدَى النَّاسَ جَمِيعًا وَلَا يَرَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا  
تَصِيبُهُمْ بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةً أَوْ تَحْلُقُ قَرِبَامِ دَارِهِمْ حَتَّىٰ  
يَأْتِيَ وَعْدَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْلُفُ الْمِيعَادَ

আর কী হতো, যদি এমন কোন কুরআন নাখিল করা হতো যার শক্তিতে পাহাড় চলতে থাকতো অথবা পৃথিবী বিদীর্ণ হতো কিংবা মৃত কবর থেকে বের হয়ে কথা বলতে থাকতো? <sup>৪৭</sup> (এ ধরনের নিদর্শন দেখিয়ে দেয়া তেমন কঠিন কাজ নয়) বরং সমস্ত ক্ষমতা একমাত্র আল্লাহরই হাতে কেন্দ্রীভূত, <sup>৪৮</sup> তাহলে ইমানদাররা কি (এখনো পর্যন্ত কাফেরদের চাওয়ার জবাবে কোন নিদর্শন প্রকাশের আশায় বসে আছে এবং তারা একথা জেনে) হতাশ হয়ে যায়নি যে, যদি আল্লাহ চাইতেন তাহলে সমগ্র মানব জাতিকে হেদয়াত দিয়ে দিতেন <sup>৪৯</sup> যারা আল্লাহর সাথে কুফরীর নীতি অবলম্বন করে রেখেছে তাদের ওপর তাদের কৃতকর্মের দরম্বন কোন না কোন বিপর্যয় আসতেই থাকে অথবা তাদের ঘরের কাছেই কোথাও তা অবঙ্গীর্ণ হয়। এ ধারাবাহিকতা চলতেই থাকবে যে পর্যন্ত না আল্লাহর ওয়াদা পূর্ণ হয়ে যায়। অবশ্যি আল্লাহ নিজের ওয়াদার ব্যক্তিক্রম করেন না।

৪৫. অর্থাৎ তারা যে নিদর্শন চাচ্ছে তেমনি কোন নিদর্শন ছাড়াই।

৪৬. অর্থাৎ তাঁর বন্দেগী থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে আছে। তাঁর শুণাবলী, ক্ষমতা ও অধিকারে অন্যদেরকে তাঁর সাথে শরীক করছে। তাঁর দানের জন্য অন্যদের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছে।

৪৭. এ আয়াতটির অর্থ উপলক্ষি করার জন্য লক্ষ রাখতে হবে যে, এখানে কাফেরদেরকে নয় বরং মুসলমানদেরকে সর্বোধন করা হয়েছে। মুসলমানরা কাফেরদের পক্ষ থেকে বার বার এসব নিদর্শন দেখাবার দাবী শুনতো। ফলে তাদের মন অস্ত্রিল হয়ে উঠতো। তারা মনে করতো, আহা, যদি এদেরকে এমন কোন নিদর্শন দেখিয়ে দেয়া হতো যার ফলে এরা মেনে নিতো, তাহলে কতই না ভালো হতো! তারপর যখন তারা অনুভব করতো, এ ধরনের কোন নিদর্শন না আসার কারণে কাফেররা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবুওয়াত সম্পর্কে লোকদের মনে সন্দেহ সৃষ্টির সুযোগ পাচ্ছে তখন তাদের এ অস্ত্রিলতা আরো বেড়ে যেতো। তাই মুসলমানদেরকে বলা হচ্ছে, যদি কুরআনের কোন

وَلَقَدِ اسْتَهْزَىٰ بِرُّسِيلٍ مِّنْ قَبْلِكَ فَامْلَأْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ثُمَّ  
أَخْلَقْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٌ ④ أَفَمِنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ  
بِمَا كَسْبَتْ ۚ وَجَعَلُوا اللَّهَ شُرَكَاءَ ۖ قُلْ سَمُّوهُمْ ۖ أَمْ تُنَيِّئُونَهُ بِمَا  
لَا يَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ أَمْ يُظَاهِرُ مِنَ الْقَوْلِ ۖ بَلْ زُيَّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا  
مُكْرِهُمْ وَصَدَ وَأَعْنَى السَّبِيلِ ۖ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ⑤  
لَهُمْ عَلَىٰ أَبْ ۖ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَنَ أَبْ ۖ الْآخِرَةِ أَشَقُّ ۖ وَمَالَهُمْ  
مِّنَ اللَّهِ مِنْ وَاقٍ ⑥

## ৫ রূক্তি

তোমার আগেও অনেক রসূলকে বিশুপ করা হয়েছে। কিন্তু আমি সবসময় অমান্যকারীদেরকে টিল দিয়ে এসেছি এবং শেষ পর্যন্ত তাদেরকে পাকড়াও করেছি। তাহলে দেখো আমার শাস্তি কেমন কঠোর ছিল।

তবে কি যিনি প্রত্যেক ব্যক্তির উপার্জনের প্রতি নজর রাখেন<sup>৫০</sup> (তাঁর মোকাবিলায় এ দৃঃসাহস করা হচ্ছে যে)<sup>৫১</sup> লোকেরা তাঁর কিছু শরীক ঠিক করে রেখেছে? হে নবী! এদেরকে বলো, (যদি তারা সত্যিই আল্লাহর বানানো শরীক হয়ে থাকে তাহলে) তাদের পরিচয় দাও, তারা কারা? না কি তোমরা আল্লাহকে এমন একটি নতুন খবর দিচ্ছে যার অস্তিত্ব পৃথিবীতে তাঁর অজানাই রয়ে গেছে? অথবা তোমরা এমনি যা মুখে আসে বলে দাও?<sup>৫২</sup> আসলে যারা সত্ত্বের দাওয়াত মেনে নিতে অশ্঵িকার করেছে তাদের জন্য তাদের প্রতারণাসমূহকে<sup>৫৩</sup> সুসজ্জিত করে দেয়া হয়েছে এবং তাদেরকে সত্য-সঠিক পথ থেকে নিরুত্ত করা হয়েছে।<sup>৫৪</sup> তারপর আল্লাহ যাকে গোমরাইতে লিঙ্গ করেন তাকে পথ দেখাবার কেউ নেই। এ ধরনের লোকদের জন্য দুনিয়ার জীবনেই রয়েছে আয়াব এবং আখেরাতের আয়াব এর চেয়েও বেশী কঠিন। তাদেরকে আল্লাহর হাত থেকে বাঁচাবার কেউ নেই।

সুবার সাথে এমন ধরনের নির্দর্শনাদি অক্ষয়ত দেখিয়ে দেয়া হতো তাহলে কি তোমরা মনে করো যে, সত্যিই এরা ঈমান আনতো? তোমরা কি এদের স্পর্শে এ সুধারণা পোষণ করো যে, এরা সত্য গ্রহণের জন্য একেবারে তৈরী হয়ে বসে আছে, শুধুমাত্র

একটি নিদর্শন দেখিয়ে দেবার কাজ বাকি রয়ে গেছে? যারা কুরআনের শিক্ষাবলীতে, বিশ-জগতের নিদর্শনসমূহের মধ্যে, নবীর পবিত্র-পরিচ্ছন্ন জীবনে, সাহাবায়ে কেরামের বিপ্লবমূখ্যের জীবনধারায় কোন সত্যের আলো দেখতে পাচ্ছে না, তোমরা কি মনে করো তারা পাহাড়ের গতিশীল হওয়া, মাটি ফেটে চৌচির হয়ে যাওয়া এবং কবর থেকে মৃতদের বের হয়ে আসার মত অলৌকিক ঘটনাবলীতে কোন আলোর সন্ধান পাবে?

৪৮. নিদর্শনসমূহ না দেখাবার আসল কারণ এ নয় যে, আল্লাহর এগুলো দেখাবার শক্তি নেই বরং আসল কারণ হচ্ছে, এ পদ্ধতিকে কাজে শাগানো আল্লাহর উদ্দেশ্য বিরোধী। কারণ আসল উদ্দেশ্য হেড়ায়াত লাভ করা, নবীর নবুওয়াতের স্বীকৃতি আদায় করা নয়। আর চিন্তা ও অস্তরদৃষ্টির সংশোধন ছাড়া হেড়ায়াত লাভ সম্ভব নয়।

৪৯. জ্ঞান ও উপলক্ষি ছাড়া নিছক একটি অসচেতন ইমানই যদি উদ্দেশ্য হতো তাহলে এ জন্য নিদর্শনাদি দেখাবার কষ্টের কি প্রয়োজন ছিল? আল্লাহ সমস্ত মানুষকে মুসলমান হিসেবে পয়দা করে দিলেই তো এ উদ্দেশ্য সফল হতে পারতো।

৫০. অর্থাৎ যিনি ব্যক্তিগতভাবে প্রত্যেকটি লোকের অবস্থা জানেন। কোন সৎলোকের সৎকাজ এবং অসৎলোকের অসৎকাজ যার দৃষ্টির আড়ালে নেই।

৫১. দুঃসাহস হচ্ছে এই যে, তাঁর সমকক্ষ ও প্রতিপক্ষ দৌড় করানো হচ্ছে, তাঁর সন্তা, গুণাবলী ও অধিকারে তাঁর সৃষ্টিকে শরীক করা হচ্ছে এবং তাঁর সার্বভৌম কর্তৃত্বের অধীনে অবস্থান করে লোকেরা মনে করছে আমরা যা ইচ্ছা—করবো, আমাদের জিজ্ঞাসাবাদ করার কেউ নেই।

৫২. অর্থাৎ তোমরা যে তাঁর শরীক দৌড় করাচ্ছো এ ব্যাপারে তিনি ধরনের অবস্থা সভবপ্রয়ঃ

এক : আল্লাহ কোন নির্দিষ্ট সন্তাকে তাঁর গুণাবলী, ক্ষমতা বা অধিকারে শরীক গণ্য করেছেন বলে তোমাদের কাছে কোন প্রামাণ্য ঘোষণা এসেছে কি? যদি এসে থাকে তাহলে মেহেরবানী করে বলো তারা কারা এবং তাদেরকে আল্লাহর সাথে শরীক করার সংবাদ তোমরা পেয়েছো কিসের মাধ্যমে?

দুই : আল্লাহ নিজেই জানেন না পৃথিবীতে কিছু সন্তা তাঁর অংশীদার হয়ে গেছে এবং এখন তোমরা তাঁকে এ খবর দিতে যাচ্ছো যদি এ ব্যাপারই হয়ে থাকে তাহলে স্পষ্টভাবে নিজেদের এ ভূমিকার কথা স্বীকার করো। তারপর দুনিয়ায় কতজন নির্বোধ তোমাদের এ উদ্ভুট মতবাদের অনুসারী থাকে তা আমিও দেখে নেবো।

তিনি : কিন্তু যদি এ দু'টি অবস্থার কোনটি সভবপ্রয় না হয়ে থাকে তাহলে তৃতীয় যে অবস্থাটি থাকে সেটি হচ্ছে এই যে, কোন প্রকার যুক্তি প্রমাণ ছাড়াই তোমরা যাকে ইচ্ছা তাকেই আল্লাহর আত্মায় মনে করে নাও, যাকে ইচ্ছা তাকেই পরম দাতা ও ফরিয়াদ খ্ববণকারী গণ্য করো এবং যার সম্পর্কে ইচ্ছা দাবী করে দাও যে, অমুক এলাকার রাজা অমুক সাহেব এবং অমুক কাজটি অমুক সাহেবের সাহায্য-সহায়তায় সম্পন্ন হয়।

৫৩. এ শিরককে প্রতারণা বলার একটি কারণ হচ্ছে এই যে, আসলে যেসব নক্ষত্র, ফেরেশতা, আত্মা বা মহামানবকে আল্লাহর গুণাবলী ও ক্ষমতার অধিকারী গণ্য করা হয়েছে

مَثْلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وَعَلَى الْمُتَقُولِينَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ  
 أَكْلَمَادَ أَئْرَوْظُلُمَاءَ تِلْكَ عَقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوا فَهُوَ عَقْبَى  
 الْكُفَّارِ النَّارِ @ وَالَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا نَزَّلَ  
 إِلَيْكَ وَمِنَ الْأَحْرَابِ مَنْ يُنِكِّرْ بَعْضَهُ قُلْ إِنَّمَا أَمْرُتُ أَنْ  
 أَعْبُدَ اللَّهَ وَلَا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُوا وَإِلَيْهِ مَا يُبَغِّضُ وَكَنْ لِكَ  
 أَنْزَلْنَاهُ حُكْمًا عَرِيبًا وَلَئِنْ أَتَبْعَثْ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ مَاجَاءَكَ مِنَ الْعُلُّ  
 مَالَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا وَاقٌِ ۝

যারা আগ্নাহকে ভয় করে তাদের জন্য যে জাগ্রাতের ওয়াদা করা হয়েছে তার অবস্থা হচ্ছে এই যে, তার পাদদেশে নদী প্রবাহিত হচ্ছে, তার ফলস্মূহ চিরস্থায়ী এবং তার ছায়ার বিনাশ নেই। এ হচ্ছে মুভাবীদের পরিণাম। অন্যদিকে সত্য অমান্যকারীদের পরিণাম হচ্ছে জাহানামের আগুন।

হে নবী! যাদেরকে আমি আগে কিতাব দিয়েছিলাম তারা তোমার প্রতি আমি যে কিতাব নাযিল করেছি তাতে আনন্দিত। আর বিভিন্ন দলে এমন কিছু লোক আছে যারা এর কোন কোন কথা মানে না। তুমি পরিকার বলে দাও, “আমাকে তো শুধুমাত্র আগ্নাহর বন্দেগী করার হৃকুম দেয়া হয়েছে এবং তাঁর সাথে কাউকে শরীক করা থেকে নিষেধ করা হয়েছে। কাজেই আমি তাঁরই দিকে আহবান জানাচ্ছি এবং তাঁরই কাছে আমার প্রত্যাবর্তন।” ۵۵ এ হেদায়াতের সাথে আমি এ আরবী ফরমান তোমার প্রতি নাযিল করেছি। এখন তোমার কাছে যে জ্ঞান এসে গেছে তা সত্ত্বেও যদি তুমি লোকদের খেয়াল খুশীর তাবেদারী করো তাহলে আগ্নাহর মোকাবিলায় তোমার কোন সহায়ও থাকবে না, আর কেউ তাঁর পাকড়াও থেকেও তোমাকে বাঁচাতে পারবে না।

এবং যাদেরকে আগ্নাহর বিশেষ অধিকারে শরীক করা হয়েছে, তাদের কেউই কখনো এসব শৃণ, অধিকার ও ক্ষমতার দাবী করেনি এবং কখনো শোকদেরকে এ শিক্ষা দেয়েনি যে, তোমরা আমাদের সামনে পূজা-অর্চনার অনুষ্ঠানাদি পালন করো, আমরা তোমাদের আকাংখা পূর্ণ করে দেবো। কিছু ধূত লোক সাধারণ মানুষের ওপর নিজেদের প্রভুত্বের দাপট

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا نَحْمَرًا زَوْجًا وَذِرِيَّةً وَمَا كَانَ  
لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةً إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ ۝ يَهْوَى  
اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ ۝ وَعِنْدَهُ الْكِتَبُ ۝ وَإِنَّ مَا نَرِينَكَ بَعْضَ  
الَّذِي نَعْلَمُ هُوَ أَوْ تَوْفِيقِنَكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلْغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ ۝ ৪০

## ৬. রুক্তি

তোমার আগেও আমি অনেক রসূল পাঠিয়েছি এবং তাদেরকে স্তু ও সন্তান সন্তি দিয়েছি। ৫৬ আর আল্লাহর অনুমতি ছাড়া নিজেই কোন নির্দশন এনে দেখাবার শক্তি কোন রসূলেরও ছিল না। ৫৭ প্রত্যেক যুগের জন্য একটি কিতাব রয়েছে। আল্লাহ যা চান নিশ্চিহ্ন করে দেন এবং যা চান কায়েম রাখেন। উস্মুল কিতাব তাঁর কাছেই আছে। ৫৮

হে নবী! আমি এদেরকে যে অগুত পরিগামের ভয় দেখাচ্ছি চাই তার কোন অংশ আমি তোমার জীবিতাবস্থায় তোমাকে দেখিয়ে দেই অথবা তা প্রকাশ হবার আগেই তোমাকে উঠিয়ে নিই—সর্বাবস্থায় তোমার কাজই হবে শুধুমাত্র পয়গাম পৌছিয়ে দেয়া আর হিসেব নেয়া হলো আমার কাজ। ৫৯

চালাবার এবং তাদের উপার্জনে অংশ নেবার উদ্দেশ্যে কিছু বানোয়াট ইলাহ তৈরী করে নিয়েছে। লোকদেরকে তাদের ভজ্ঞেণীতে পরিগত করেছে এবং নিজেদেরকে কোন না কোনভাবে তাদের প্রতিনিধি হিসেবে দাঁড় করিয়ে আপন আপন স্বার্থোদ্ধারের কাজ শুরু করে দিয়েছে।

শিরককে প্রতারণা বলার দ্বিতীয় কারণটি হচ্ছে এই যে, আসলে এটি একটি অত্যপ্রতারণা এবং এমন একটি গোপন দরজা যেখান দিয়ে মানুষ বৈষয়িক স্বার্থ-পূজা, নৈতিক বিধিনিষেধ থেকে বীচা এবং দায়িত্বহীন জীবন যাপন করার জন্য পলায়নের পথ বের করে।

তৃতীয় যে কারণটির ভিত্তিতে মুশর্রিকদের কর্মপদ্ধতিকে প্রতারণা বলা হয়েছে তা পরে আসছে।

৫৪. মানুষ যখন একটি জিনিসের মোকাবিলায় অন্য একটি জিনিস গ্রহণ করে তখন মানসিকভাবে নিজেকে নিশ্চিন্ত করার এবং নিজের নির্ভুলতা ও সঠিক পথ অবলম্বনের ব্যাপারে লোকদেরকে নিশ্চয়তা দান করার জন্য নিজের গৃহীত জিনিসকে সকল প্রকার যুক্তি-প্রমাণ পেশ করে সঠিক প্রমাণ করার চেষ্টা করে এবং নিজের প্রত্যাখ্যাত জিনিসটির বিরুদ্ধে সব রকম যুক্তি-প্রমাণ পেশ করতে থাকে। এটাই মানুষের প্রকৃতি। এ কারণে

বলা হয়েছে : যখন তারা সত্ত্বের আহবান মেনে নিতে অস্বীকার করেছে তখন প্রকৃতির আইন অনুযায়ী তাদের জন্য তাদের পথদ্রষ্টাকে এবং এ পথদ্রষ্টার ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকার জন্য তাদের প্রতারণাকে সুদৃশ্য ও সুসজ্জিত করে দেয়া হয়েছে এবং এ প্রাকৃতিক রীতি অনুযায়ী তাদের সত্য সঠিক পথে আসা থেকে বিরত রাখা হয়েছে।

৫৫. এ সময় বিরোধীদের পক্ষ থেকে যে একটি বিশেষ কথা বলা হচ্ছিল এটি তার জবাব। তারা বলতো, এ ব্যক্তি নিজের দাবী অনুযায়ী যদি সত্যিসত্যিই সেই একই শিক্ষা নিয়ে এসে থাকেন যা ইতিপূর্বেকার সকল নবী এনেছিলেন, তাহলে আগের নবীদের অনুসারী ইহন্তী ও খৃষ্টানরা অগ্রবর্তী হয়ে গুরুতর অভ্যর্থনা জানাচ্ছে না কেন? এর জবাবে বলা হচ্ছে, তাদের মধ্য থেকে কেউ এতে খুশী এবং কেউ অখুশী, কিন্তু হে নবী! কেউ খুশী হোক বা অখুশী, তুমি পরিষ্কার বলে দাও, আমাকে তো আল্লাহর পক্ষ থেকে এ শিক্ষা দান করা হয়েছে এবং আমি সর্বাবহায় এর অনুসারী থাকবো।

৫৬. নবী সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে যেসব আপত্তি উঘাপন করা হতো এটি তার মধ্য থেকে আর একটি আপত্তির জবাব। তারা বলতো, এ আবার কেমন নবী, যার স্ত্রী—সন্তানদিও আছে। নবী—রসূলদের যৌন কামনার সাথে কোন সম্পর্ক থাকতে পারে না কি?

৫৭. এটিও একটি আপত্তির জবাব। বিরোধীরা বলতো, মূসা ‘সূর্য করোজ্বল হাত’ ও ‘লাটিঁ’ এনেছিলেন, ঈসা মসীহ অঙ্কদের দৃষ্টিশক্তি ফিরিয়ে দিতেন এবং কৃষ্ণরোগীদেরকে রোগমুক্ত করতে পারতেন। সালেহ উটনীর নির্দর্শন দেখিয়েছিলেন। তুমি কি নির্দর্শন নিয়ে এসেছো? এর জবাবে বলা হয়েছে, যে নবী যে জিনিসই দেখিয়েছেন নিজের ক্ষমতা বা শক্তির জোরে দেখাননি। আল্লাহ যে সময় যার মাধ্যমে যে জিনিস প্রকাশ করা সংগত মনে করেছেন তা প্রকাশিত হয়েছে। এখন যদি আল্লাহ প্রয়োজন মনে করেন তাহলে যা তিনি চাইবেন দেখাবেন। নবী নিজে কখনো এমন যোদায়ী ক্ষমতার দাবী করেননি যার ভিত্তিতে তোমরা তাঁর কাছে নির্দর্শন দেখাবার দাবী করতে পারো।

৫৮. এটিও বিরোধীদের একটি আপত্তির জবাব। তারা বলতো, ইতিপূর্বে যেসব কিতাব এসেছে সেগুলোর উপাস্থিতিতে আবার নতুন কিতাবের কি প্রয়োজন ছিল? তুমি বলছো, সেগুলো বিকৃত হয়ে গেছে, এখন সেগুলো নাকচ করে দেয়া হয়েছে এবং তার পরিবর্তে এ নতুন কিতাবের অনুসারী হবার হকুম দেয়া হয়েছে। কিন্তু আল্লাহর কিতাব কেমন করে বিকৃত হতে পারে? আল্লাহ তার হেফাজত করেননি কেন? আর আল্লাহর কিতাব কেমন করে নাকচ হতে পারে? তুমি বলছো, এটি সেই আল্লাহর কিতাব যিনি তাওরাত ও ইঞ্জিল নাখিল করেছিলেন। কিন্তু এ কি ব্যাপার, তোমার কোন কোন পদ্ধতি দেখছি তাওরাতের বিরোধী? যেমন কোন কোন জিনিস তাওরাত হারাম ঘোষণা করেছে কিন্তু তুম সেগুলো হালাল মনে করে খাও। এসব আপত্তির জবাব পরবর্তী সূরাগুলোয় বেশী বিস্তারিত আকারে দেয়া হয়েছে। এখানে এগুলোর একটি সংক্ষিপ্ত ও পূর্ণাংগ জবাব দিয়ে শেষ করে দেয়া হচ্ছে।

“উস্মুল কিতাব” মানে আসল কিতাব অর্থাৎ এমন উস্মুল যা থেকে সমস্ত আসমানী কিতাব উৎসারিত হয়েছে।

أَوْلَمْ يَرَوَا أَنَّا نَاتَى لِلْأَرْضَ نَنْقَصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَاللهُ يَحْكُمُ لِمَا عَقِبَ  
 بِهِ وَهُوَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ④٥٠ وَقَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلِلَّهِ الْمَكْرُ  
 جَمِيعًا يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ وَسَيَعْلَمُ الْكُفَّارُ لِمَ عَقِبُوا  
 إِلَّا ④٥١ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّمَا مُرْسَلًا قَلْ كَفِى بِاللَّهِ شَهِيدٌ  
 أَبِينِي وَبَيْنَكُمْ ④٥٢ مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ④٥٣

এরা কি দেখে না আমি এ ভূখণ্ডের ওপর এগিয়ে চলছি এবং এর গঙ্গী চতুরদিক থেকে সংকুচিত করে আনছি<sup>৬০</sup> আগ্নাহ রাজত্ব করছেন, তাঁর সিদ্ধান্ত পুনরবিবেচনা করার কেউ নেই এবং তাঁর হিসেব নিতে একটুও দেরী হয় না। এদের আগে যারা অতিক্রান্ত হয়েছে তারাও বড় বড় ক্রান্ত করেছিল<sup>৬১</sup> কিন্তু আসল সিদ্ধান্তকর কৌশল তো পুরোপুরি আগ্নাহের হাতে রয়েছে। তিনি জানেন কে কি উপার্জন করছে এবং শীঘ্রই এ সত্য অঙ্গীকারকারীরা দেখে নেবে কার পরিণাম ভালো হয়।

এ অঙ্গীকারকারীরা বলে, তুমি আগ্নাহের প্রেরিত নও। বলো, “আমার ও তোমাদের মধ্যে আগ্নাহের সাক্ষ যথেষ্ট এবং তারপর আসমানী কিতাবের জ্ঞান রাখে এমন প্রত্যেক ব্যক্তির সাক্ষ”<sup>৬২</sup>

৫৯. অর্থ হচ্ছে, যারা তোমার এ সত্যের দাওয়াতকে মিথ্যা বলেছে তাদের পরিণাম কি হয় এবং কবে তা প্রকাশ হয় তা চিন্তা করার প্রয়োজন তোমার নেই। তোমার ওপর যে কাজের দায়িত্ব দেয়া হয়েছে পূর্ণ একাগ্রতার সাথে তা পালন করে যেতে থাকো এবং ফারসালা আমার হাতে ছেড়ে দাও। এখানে বাহ্যিত নবী সাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সংশোধন করা হলেও মূলত তাঁর বিরোধীদেরকে শুনানোই উদ্দেশ্য। তারা চ্যালেঞ্জের ভঙ্গিতে বার বার তাঁকে বলতো, তুমি আমাদের যে বিপর্যয় ও ধৰ্মসের হমকি দিয়ে আসছো তা আসছে না কেন?

৬০. অর্থাৎ তোমার বিরোধীরা কি দেখছে না ইসলামের প্রভাব আরব ভূখণ্ডের সর্বত্র দিনের পর দিন ছড়িয়ে পড়ছে? চতুরদিক থেকে তার বেষ্টনী সংকীর্ণতর হয়ে আসছে? এটা এদের বিপর্যয়ের আলামত নয় তো আবার কি?

“আমি এ ভূখণ্ডে এগিয়ে চলছি”—আগ্নাহের একথা বলার একটি সূক্ষ্ম তাৎপর্য রয়েছে। যেহেতু হকের দাওয়াত আগ্নাহের পক্ষ থেকে হয় এবং এ দাওয়াত যারা শেষ করে আগ্নাহ

তাদের সাথে থাকেন, তাই কোন দেশে এ দাওয়াত ছড়িয়ে পড়াকে আল্লাহ এভাবে বর্ণনা করেছেন যে, তিনি নিজেই ঐ দেশে এগিয়ে চলছেন।

৬১. সত্যের কষ্ট রূপে করার জন্য মিথ্যা, প্রতারণা ও জুন্মের অন্ত ব্যবহার করা হচ্ছে, এটা আজ কোন নতুন কথা নয়। অতীতে বারবার এমনি ধরনের কৌশল অবলম্বন করে সত্যের দাওয়াতকে পরামর্শ করার প্রচেষ্টা চালানো হয়েছে।

৬২. অর্থাৎ আসমানী কিতাবের জ্ঞান রাখে এমন প্রত্যেক ব্যক্তি একথার সাক্ষ দেবে যে, যাকিছু আমি পেশ করছি তা ইতিপূর্বে আগত নবীগণের শিক্ষার পুনরাবৃত্তি ছাড়া আর কিছুই নয়।

---

# ইব্রাহীম

১৪

## নামকরণ

৩৫ نَإَذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبَّ اجْعَلْ مِنْهَا الْأَبْلَدَ أَمْنًا  
থেকে এ সূরার নাম গৃহীত হয়েছে। এ নামকরণের মানে এ নয় যে, এ সূরায় হ্যরত ইব্রাহীমের জীবন বৃত্তান্ত বর্ণনা করা হয়েছে। বরং অধিকাংশ সূরার নামের মতো এখানেও আলামত হিসেবে এ নাম ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ এটি এমন একটি সূরা যেখানে ইব্রাহীম আলাইহিস সালামের কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

## নাযিলের সময়-কাল

সূরাটির সাধারণ বর্ণনা পদ্ধতি মকার শেষ যুগের সূরাগুলোর মতো। তাই এটি সূরা রা'আদের নিকটবর্তী কালে অবতীর্ণ বলে মনে হয়। বিশেষ করে ১৩৮: আয়াতের পুরো অর্থ ও **قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرَسُولِهِمْ لَنُخْرِجُنَّكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مُلْتَنِى** (এবং **لَنُهَكَّنَ الظَّالِمِينَ**) অর্থাৎ জাতিসভার মধ্যে, অন্যথায় আমরা তোমাদের বের করে দেবো আমাদের দেশ থেকে) শব্দাবলী থেকে পরিষ্কার ইংরিগত পাওয়া যায় যে, সে সময় মকাব মুসলমানদের উপর জুনুম-মিপীড়ন চরম পর্যায়ে পৌছে গিয়েছিল। মকাবসীরা অতীতের কাফের জাতিগুলোর মতো তাদের দেশের মুমিন সমাজকে দেশ থেকে উত্থাত করার জন্য উঠে পড়ে লেগেছিল। এ জন্য অতীতে তাদের মতো যেসব জাতি একই কর্মনীতি অবস্থন করেছিল তাদেরকে যে ধরনের ইহমকি দেয়া হয়েছিল তাদেরকেও সেই একই ইহমকি দেয়া হয়। অতীতের কাফের জাতিসমূহকে ইহমকি দেয়া হয়েছিল (আমি জালেমদেরকে ধ্বংস করে ছাড়বো)। অন্যদিকে মুমিনদেরকে তাদের পূর্ববর্তীদের মতো একই সাত্ত্বনা দেয়া হয়। তাদেরকে বলা হয় : **لَنْسَكِنْكُمْ أَلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ** অর্থাৎ এ জালেমদেরকে খতম করার পর আমি এ ভূখণ্ডে তোমাদের বসর্তি স্থাপন করবো।

এভাবে শেষ রাম্ক'র আলোচ্য বিষয় থেকেও অনুমান করা যায় যে, এ সূরাটি মকার শেষ যুগের সাথে সম্পর্ক রাখে।

## কেন্দ্রীয় বিষয়বস্তু ও মূল বক্তব্য

যারা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের রিসালাত মেনে নিতে অবীকার করছিল এবং তাঁর দাওয়াতকে ব্যর্থ করে দেবার জন্য সব রকমের নিকৃষ্টতম প্রতারণা ও চক্রান্ত

চালিয়ে যাচ্ছিল তাদের প্রতি উপদেশ ও সতর্কবাণী এ সূরার কেন্দ্রীয় বক্তব্য। কিন্তু উপদেশের তুলনায় এ সূরায় সতর্কীকরণ, তিরঙ্গার, ইমকি ও ভীতি প্রদর্শনের ভাবধারাই বেশী উচ্চকিত। এর কারণ, এর আগের সূরাগুলোতে বুঝাবার কাজটা পূরোপুরি এবং সুন্দরভাবে সম্পন্ন করা হয়েছে। এরপরও কুরাইশ কাফেরদের হঠকারিতা, হিংসা, বিদেশ, প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি, অনিষ্টকর ক্রিয়াকর্ম ও জুলুম-নির্মাতন দিনের পর দিন বেড়ে যাচ্ছিল।

আয়াত ৫২

সূরা ইব্রাহীম-মক্কী

রুক্ম' ৭

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

পরম কর্মাময় মেহেরবান আল্লাহর নামে

الرَّقِبُ كَتَبَ أَنْزَلَنَا إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلْمِ  
 إِلَى النُّورِ ۚ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيلِ ۖ أَللَّهُ الَّذِي لَهُ  
 مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ۖ وَوَيْلٌ لِلْكُفَّارِ مِنْ عَذَابٍ  
 شَدِيدٍ ۖ ۝ الَّذِينَ يَسْتَحْبُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَيَصْلُوْنَ  
 عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبْغُونَ هَمَاعَوْجَاءَ أَوْلَئِكَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ۝

আলিফ লাম্ র। হে মুহাম্মদ! এটি একটি কিতাব, তোমার প্রতি এটি নায়িল করেছি, যাতে তুমি লোকদেরকে অঙ্গকার থেকে বের করে আলোর মধ্যে নিয়ে আসো তাদের রবের প্রদত্ত সুযোগ ও সামর্থের ভিত্তিতে, এমন এক আল্লাহর পথে যিনি প্রবল প্রতাপান্বিত ও আপন সত্ত্বায় আপনি প্রশংসিত<sup>১</sup> এবং পৃথিবী ও আকাশের যাবতীয় বস্তুর মালিক।

আর কঠিন ধৰ্মস্কর শাস্তি রয়েছে তাদের জন্য যারা সত্য গ্রহণ করতে অবৰুদ্ধ করে, যারা দুনিয়ার জীবনকে আখেরাতের ওপর প্রাধান্য দেয়<sup>২</sup> যারা লোকদেরকে আল্লাহর পথ থেকে রূপে দিছে এবং চাষে এ পথটি (তাদের আকাংখা অনুযায়ী) বাঁকা হয়ে যাক।<sup>৩</sup> ভষ্টায় এরা অনেক দূর এগিয়ে গেছে।

১. অঙ্গকার থেকে বের করে আলোর মধ্যে আনার মানে হচ্ছে, শয়তানের পথ থেকে সরিয়ে আল্লাহর পথে নিয়ে আসা। অন্য কথায়, যে ব্যক্তি আল্লাহর পথে নেই সে আসলে অজ্ঞতা ও মূর্খতার অঙ্গকারে বিভ্রান্ত মতো পথ হাতড়ে মরছে। সে নিজেকে যতই উন্নত চিন্তার অধিকারী এবং জ্ঞানের আলোকে যতই উন্নাসিত মনে করুক না কেন তাতে আসল অবস্থার কোন পরিবর্তন হয় না। পদ্মাস্তরে যে ব্যক্তি আল্লাহর পথের সঙ্কান পেয়েছে, গ্রামীণ এলাকার একজন অশিক্ষিত লোক হলেও সে আসলে জ্ঞানের আলোর রাজ্যে পৌছে গেছে।

তারপর এই যে, বলা হয়েছে “যাতে তুমি এদেরকে স্থীয় রবের প্রদত্ত সুযোগ ও সামর্থের ভিত্তিতে আল্লাহর পথে নিয়ে এসো” এ উক্তির মধ্যে আসলে এদিকে ইঁধিত করা হয়েছে যে, কোন প্রচারক, তিনি নবী হলেও, সঠিক পথ দেখিয়ে দেয়া ছাড়া তিনি আর বেশী কিছু করতে পারেন না। কাউকে এ পথে নিয়ে আসার ক্ষমতা তাঁর নেই। এটা পুরোপুরি আল্লাহর দেয়া সুযোগ ও সামর্থের ওপর নির্ভর করে। আল্লাহ কাউকে সুযোগ দিলে সে হেদয়াত লাভ করতে পারে। নয়তো নবীর মতো সফল ও পূর্ণ শক্তিধর প্রচারকও নিজের সকল শক্তি নিয়োগ করেও তাকে হেদয়াত দান করতে পারেন না। আর আল্লাহর সুযোগ দান সম্পর্কে বলা যায়, এর একটি স্বতন্ত্র বিধান রয়েছে। কুরআনের বিভিন্ন জায়গায় এটি সুস্পষ্টভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। এ থেকে পরিকল্পনা জানা যায়, আল্লাহর পক্ষ থেকে হেদয়াত লাভের সুযোগ একমাত্র সেই ব্যক্তি পায় যে নিজেই হেদয়াতের প্রত্যাশী হয়, জিদ, হঠকারিতা ও হিংসা-বিদ্রেয়মুক্ত থাকে, নিজের প্রবৃত্তি ও কামনা-বাসনার দাস হয় না, পরিকল্পনা খোলা চোখে দেখে সজাগ ও সতর্ক কানে শোনে, মুক্ত সুস্থ ও পরিকল্পনা মিস্তিকে চিন্তা করে এবং যুক্তিসংগত কথাকে কোন প্রকার পক্ষপাতিত্বের আধার না নিয়ে মেনে নেয়।

২. মূল আয়াতে বলা হয়েছে ‘হামীদ’। হামীদ শব্দটি ‘মাহমুদ’ (প্রশংসিত)-এর সমর্থক হলেও উভয় শব্দের মধ্যে একটি সূক্ষ্ম পার্থক্য রয়েছে। কাউকে “মাহমুদ” তখনই বলা হবে যখন তার প্রশংসন করা হয়েছে বা হয়। কিন্তু “হামীদ” বললে বুো যাবে কেউ তার প্রশংসন করুক বা না করুক সে নিজেই প্রশংসন অধিকারী ও যোগ্য। এখানে প্রশংসিত, প্রশংসন যোগ্য ও প্রশংসন লাভের হকদার ইত্যাদি শব্দের মাধ্যমে এ শব্দটির পূর্ণ অর্থ প্রকাশ হয় না। তাই আমি এর অনুবাদ করেছি ‘আপন সত্ত্বায় আপনি প্রশংসিত’ শব্দাবলীর মাধ্যমে।

৩. অথবা অন্য কথায় যারা শুধুমাত্র দুনিয়ার স্বার্থ ও লাভের কথাই চিন্তা করে, আখেরাতের কোন পরোয়া করে না। যারা বৈষ্ণবিক লাভ, স্বাদ ও আরাম-আয়েশের বিনিময়ে আখেরাতের ক্ষতি কিনে নিতে পারে কিন্তু আখেরাতের সাফল্য ও সমৃদ্ধির বিনিময়ে দুনিয়ার কোন ক্ষতি, কষ্ট ও বিপদ এমনকি কোন স্বাদ থেকে বঞ্চিত হওয়াও বরদাশত করতে পারে না। যারা দুনিয়া ও আখেরাত উভয়ের পর্যালোচনা করে ধীর ও সুস্থ মিস্তিকে দুনিয়াকে বেছে নিয়েছে এবং আখেরাতের ব্যাপারে সিদ্ধান্ত নিয়েছে যে, তার স্বার্থ যেসব ক্ষেত্রে দুনিয়ার স্বার্থের সাথে সংঘর্ষশীল হবে সেসব ক্ষেত্রে তাকে ত্যাগ করে যেতে থাকবে।

৪. অর্থাৎ তারা আল্লাহর ইচ্ছার অনুগত হয়ে থাকতে চায় না। বরং আল্লাহর দীনকে নিজেদের ইচ্ছার অনুগত করে রাখতে চায়। নিজেদের প্রত্যেকটি ভাবনা-চিন্তা, মতবাদ ও ধারণা-অনুমানকে তারা নিজেদের আকীদা-বিশ্বাসের অন্তরভুক্ত করে এবং এমন কোন আকীদাকে নিজেদের চিন্তারাজ্যে অবস্থান করতে দেয় না যা তাদের ভাবনার সাথে খাপ খায় না। তারা চায় আল্লাহর দীন তাদের অনুসৃত প্রত্যেকটি রীতি-নীতি, আচার-আচরণ ও অভ্যাসকে বৈধতার ছাড়পত্র দিক এবং তাদের কাছে এমন কোন পদ্ধতির অনুসরণের দাবী না জানাক যা তারা পছন্দ করে না। এরা নিজেদের প্রবৃত্তি ও শয়তানের অনুসরণে যেদিকে মুখ ফিরায়, আল্লাহর দীনও যেন এদের গোলাম হয়ে ঠিক সেদিকেই মুখ ফিরায়।

وَمَا أَرْسَلْنَا نَبِيًّا إِلَّا بِلِسَانٍ قَوْمَهُ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيَفْسِدُ اللَّهُ  
مِنْ يَشَاءُ وَيَعْلَمُ مِنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ<sup>৪</sup> وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا  
مُوسَى بِإِيمَانٍ أَخْرِجَ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلْمِ إِلَى النُّورِ وَذَكَرَ هُنَّ  
بَأَيْمَانِ اللَّهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِي لِكُلِّ صَبَارٍ شَكُورٍ<sup>৫</sup> وَإِذْ قَالَ  
مُوسَى لِقَوْمِهِ اذْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذَا نَجَّكُمْ مِنْ أَلِ  
فِرْعَوْنِ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ وَيُذْهِبُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيُسْتَحْيِيُونَ  
نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكَمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ<sup>৬</sup>

আমি নিজের বাণী পৌছাবার জন্য যখনই কোন রসূল পাঠিয়েছি, সে তার নিজের সম্প্রদায়েরই তাষায় বাণী পৌছিয়েছে, যাতে সে তাদেরকে খুব ভালো করে পরিকারভাবে বুঝাতে পারে।<sup>৫</sup> তারপর আল্লাহ যাকে চান তাকে পথচার করেন এবং যাকে চান হেদয়াত দান করেন।<sup>৬</sup> তিনি প্রবল পরাক্রান্ত ও জ্ঞানী।<sup>৭</sup>

আমি এর আগে মুসাকেও নিজের নির্দশনাবলী সহকারে পাঠিয়েছিলাম। তাকেও আমি হকুম দিয়েছিলাম, নিজের সম্প্রদায়কে অক্ষকার থেকে বের করে আলোকের মধ্যে নিয়ে এসো এবং তাদেরকে ইতিহাসের<sup>৮</sup> শিক্ষণীয় ঘটনাবলী শুনিয়ে উপদেশ দাও। এ ঘটনাবলীর মধ্যে বিরাট নির্দশন<sup>৯</sup> রয়েছে এমন প্রত্যেক ব্যক্তির জন্য যে সবর করে ও কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে।<sup>১০</sup>

শ্রবণ করো যখন মুসা তার সম্প্রদায়কে বললো, “আল্লাহর সেই অনুগ্রহের কথা শ্রবণ করো যা তিনি তোমাদের প্রতি করেছেন। তিনি তোমাদের ফিরাউনী সম্প্রদায়ের কবল থেকে মুক্ত করেছেন, যারা তোমাদের ওপর তয়াবহ নির্যাতন চালাতো, তোমাদের ছেলেদের হত্যা করতো এবং তোমাদের মেয়েদের জীবিত রাখতো। এর মধ্যে তোমাদের রবের পক্ষ থেকে তোমাদের জন্য মহা পরীক্ষা ছিল।

সে যেন কোথাও এদেরকে বাধা না দেয় বা সমালোচনা না করে এবং কোথাও এদেরকে নিজের পথের দিকে ফিরিয়ে নেবার চেষ্টা না করে। আল্লাহ তাদের কাছে এ ধরনের দীন পাঠালেই তারা তা মানতে প্রস্তুত।

৫. এর দু'টি অর্থ হয় : এক, আল্লাহ যে সম্পদায়ের মধ্যে যে নবী পাঠিয়েছেন তার ওপর তার ভাষায়ই নিজের বাণী অবর্তীণ করেছেন। এর উদ্দেশ্য ছিল, সংশ্লিষ্ট সম্পদায় যেন তা ভালোভাবে বুঝতে পারে এবং পরবর্তী পর্যায়ে তারা এ ধরনের কোন ওজর পেশ করতে না পারে যে, আপনার পাঠানো শিক্ষা তো আমরা বুঝতে পারিনি কাজেই কেমন করে তার প্রতি দ্বিমান আনতে পারতাম। দুই, আল্লাহ কথনে নিছক অচৌকিক ক্ষমতা দেখাবার জন্য আরব দেশে নবী পাঠিয়ে তাদের মুখ দিয়ে জাপানী বা চৈনিক ভাষায় নিজের কালাম শুনাননি। এ ধরনের তেলেসমাতি দেখিয়ে লোকদের অভিনবত্ব প্রিয়তাকে পরিতৃপ্ত করার তুলনায় আল্লাহর দৃষ্টিতে শিক্ষা ও উপদেশ দান এবং বুঝিয়ে বলা ও সুস্পষ্টভাবে বর্ণনা করাই বেশী গুরুত্বের অধিকারী। এ উদ্দেশ্যে কোন জাতিকে তার নিজের ভাষায়, যে ভাষা সে বোঝে, পয়গাম পৌছানো প্রয়োজন।

৬. অর্থাৎ সমগ্র জাতি যে ভাষা বোঝে নবী সে ভাষায় তার সমগ্র প্রচার কার্য পরিচালনা ও উপদেশ দান করা সত্ত্বেও সবাই হেদায়াত লাভ করে না। কারণ কোন বাণী কেবলমাত্র সহজবোধ হলেই যে, সকল শ্রেতা তা মেনে নেবে এমন কোন কথা নেই। সঠিক পথের সন্ধান লাভ ও পথভর্ত হওয়ার মূল সূত্র রয়েছে আল্লাহর হাতে। তিনি যাকে চান নিজের বাণীর সাহায্যে সঠিক পথে পরিচালিত করেন এবং যার জন্য চান এ একই বাণীকে তার জন্য পথভর্তার উপকরণে পরিণত করেন।

৭. অর্থাৎ লোকেরা নিজেই সৎপথ লাভ করবে বা পথভর্ত হয়ে যাবে, এটা সম্ভব নয়। কারণ তারা পুরোপুরি স্বাধীন নয়। বরং আল্লাহর কর্তৃত্বের অধীন। কিন্তু আল্লাহ নিজের এ কর্তৃত্বকে অঙ্গের মতো প্রয়োগ করেন না। কোন যুক্তিসংগত কারণ ছাড়ি ইতিনি যাকে ইচ্ছা হেদায়াত দান করবেন এবং যাকে ইচ্ছা অথবা পথভর্ত করবেন এটা তাঁর রীতি নয়। কর্তৃত্বশীল ও বিজয়ী হওয়ার সাথে সাথে তিনি জ্ঞানী এবং প্রাঞ্জলি। তাঁর কাছ থেকে কোন ব্যক্তি যুক্তিসংগত কারণেই হেদায়াত লাভ করে। আর যে ব্যক্তিকে সঠিক পথ থেকে বাস্তিত করে ভর্তার মধ্যে ছেড়ে দেয়া হয় সে নিজেই নিজের ভর্তাপ্রাপ্তির কারণে এহেন আচরণলাভের অধিকারী হয়।

৮. আরবী ভাষায় পারিভাষিক অর্থে ঐতিহাসিক ঘটনাবলীর আরককে “আইয়াম” বলা হয়। “আইয়ামুল্লাহ” বলতে মানুষের ইতিহাসের এমন সব গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায় বুঝায় যেখানে আল্লাহ অতীতের জাতিসমূহ ও বড় বড় ব্যক্তিত্বকে তাদের কর্মকাণ্ড অনুযায়ী শাস্তি বা পুরন্ধার দিয়েছেন।

৯. অর্থাৎ এসব ঐতিহাসিক ঘটনার মধ্যে এমন সব নির্দশন রয়েছে যার মাধ্যমে এক ব্যক্তি আল্লাহর একত্বের সত্যতা ও নির্ভুলতার প্রমাণ পেতে পারে। এ সংগে এ সত্যের পক্ষেও অসংখ্য সাক্ষ-প্রমাণ সংগ্রহ করতে পারে যে, প্রতিদানের বিধান একটি বিশ্বজনীন আইন, তা পুরোপুরি হক ও বাতিলের তাত্ত্বিক ও নৈতিক পার্থক্যের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত এবং তার দাবী পূরণ করার জন্য অন্য একটি জগত অর্থাৎ পরকালীন জগত অপরিহার্য। তাছাড়া এ ঘটনাবলীর মধ্যে এমনসব নির্দর্শনও রয়েছে যার সাহায্যে কোন ব্যক্তি বাতিল বিশ্বাস ও মতবাদের ভিত্তিতে জীবনের ইমারত তৈরী করার অশত পরিণামের সন্ধান লাভ করতে এবং তা থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে।

وَإِذْ تَأْذَنَ رَبُّكَ لَئِنْ شَكَرْتَمْ لَا زَيْلَ نَكْرَ وَلَئِنْ كَفَرْتَمْ إِنْ  
 عَلَّابِيٌّ لَسَدِيلٍ وَقَالَ مُوسَى إِنْ تَكْفِرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ فِي  
 الْأَرْضِ جَمِيعًا «فَإِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ حَمِيلٌ» ۖ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبْرًا  
 الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودٍ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ  
 لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ جَاءَهُمْ رَسُولُهُ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَدُوا أَيْدِيهِمْ  
 فِي آفَوَاهِهِمْ وَقَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أَرْسَلْتَمْ بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكٍّ مِمَّا  
 تَلَعَّنَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٌ ۝

## ২. রূক্ষ

আর শরণ করো, তোমাদের রব এই বলে সতর্ক করে দিয়েছিলেন যে, যদি কৃতজ্ঞ থাকো<sup>১</sup> তাহলে আমি তোমাদের আরো বেশী দেবো আর যদি নিয়ামতের প্রতি অকৃতজ্ঞ হও তাহলে আমার শাস্তি বড়ই কঠিন।<sup>২</sup> আর মুসা বললো, “যদি তোমরা কুফরী করো এবং পৃথিবীর সমস্ত অধিবাসীও কাফের হয়ে যায় তাহলে আল্লাহর কিছুই আসে যায় না এবং তিনি আপনি সভায় আপনি প্রশংসিত।<sup>৩</sup>

তোমাদের কাছে কি<sup>৪</sup> তোমাদের পূর্বে অতিক্রান্ত জাতিগুলোর বৃত্তান্ত পৌছেনি? মূহের জাতি, আদ, সামুদ এবং তাদের পরে আগমনকারী বহু জাতি, যাদের সংখ্যা একমাত্র আল্লাহ জানেন? তাদের রসূলরা যখন তাদের কাছে দ্ব্যুর্থহীন কথা ও সুস্পষ্ট নির্দেশনাবলী নিয়ে আসেন তখন তারা নিজেদের মুখে হাত চাপা দেয়।<sup>৫</sup> এবং বলে, “যে বার্তা সহকারে তোমাদের পাঠানো হয়েছে আমরা তা মানি না এবং তোমরা আমাদের যে জিনিসের দাওয়াত দিচ্ছো তার ব্যাপারে আমরা যুগপৎ উদ্বেগ ও সংশয়ের মধ্যে আছি।”<sup>৬</sup>

১০. অর্থাৎ এ নির্দেশনসমূহ তো যথাস্থানে আছে। কিন্তু একমাত্র তারাই এ থেকে লাভবান হতে পারে যারা আল্লাহর পরীক্ষায় দৈর্ঘ্য ও অবিচলতার সাথে এগিয়ে চলে এবং আল্লাহর নিয়ামতসমূহকে যথাযথভাবে অনুভব করে তাদের জন্য যথার্থ কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে। নীচমনা, সংকীর্ণচেতা ও কৃতব্য স্বভাবের লোকেরা যদি এ নির্দেশনগুলো উপলক্ষ্য করেও তাহলে তাদের এ নৈতিক দুর্বলতা তাদেরকে সেই উপলক্ষ্য দ্বারা লাভবান হতে দেয় না।

১১. অর্থাৎ যদি আমার নিয়ামতসমূহের অধিকার ও মর্যাদা চিহ্নিত করে সেগুলোকে সঠিকভাবে ব্যবহার করো, আমার বিধানের মোকাবিলায় অহংকারে মন্ত হতে ও বিদ্রোহ করতে উদ্বৃত্ত না হও এবং আমার অনুগ্রহের অবদান স্বীকার করে নিয়ে আমার বিধানের অনুগত থাকো।

১২. এ বিষয়ক্ষেত্র সংশ্লিত ভাষণ বাইবেলের ‘দ্বিতীয় বিবরণ’ পুস্তকে বিশ্বারিতভাবে উদ্বৃত্ত হয়েছে। এ ভাষণে হয়রত মুসা (আ) তাঁর ইন্তিকালের কয়েকদিন আগে বনী ইসরাইলকে তাদের ইতিহাসের সমস্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা খ্রণ করিয়ে দিয়েছেন। তারপর মহান আল্লাহ তাঁর মাধ্যমে বনী ইসরাইলের নিকট তাওরাতের যেসব বিধান পাঠিয়েছিলেন তিনি সেগুলোরও পুনরাবৃত্তি করেছেন। এরপর একটি সুনীর্ধ ভাষণ দিয়েছেন। এ ভাষণে তিনি বলেছেন, যদি তারা তাদের রবের হকুম মেনে চলে তাহলে তাদেরকে কিভাবে পুরুষ্কৃত করা হবে আর যদি নাফরমানির পথ অবলম্বন করে তাহলে কেমন কঠোর শান্তি দেয়া হবে। এ ভাষণটি দ্বিতীয় বিবরণের ৪, ৬, ৮, ১০, ১১ ও ২৮ থেকে ৩০ অধ্যায় পর্যন্ত ছড়িয়ে রয়েছে। এর কোন কোন স্থান অত্যন্ত হৃদয়গ্রাহী ও শিক্ষণীয়। উদাহরণ স্বরূপ এর কিছু অংশ এখানে উদ্বৃত্ত করছি। এ থেকে সমগ্র ভাষণটির ব্যাপারে একটা ধারণা করা যাবে।

“হে ইসরায়েল শুন ; আমাদের সদাপ্রভু একই সদাপ্রভু ; আর তুমি তোমার সমস্ত হৃদয়, তোমার সদাপ্রভু প্রাণ, ও তোমার সমস্ত শক্তি দিয়া আপন সদাপ্রভুকে প্রেম করিবে। আর এই যে সকল কথা আমি অদ্য তোমাকে আজ্ঞা করি, তাহা তোমার হৃদয়ে থাকুক। আর তোমরা প্রত্যেকে আপন আপন সন্তানগণকে এ সকল যত্পূর্বক শিক্ষা দিবে এবং গৃহে বসিবার কিঞ্চিৎ পথে চলিবার সহয়ে এবং শয়ন কিংবা গাত্রে থানকালে ঐ সমস্তের বিষয়ে কথোপকথন করিবে।” (২:৪-৭)

“এখন হে ইসরায়েল, তোমার সদাপ্রভু তোমার কাছে কি চাহেন? কেবল এই, যেন তুমি আপন সদাপ্রভুকে ত্য করো, তাঁহার সকল পথে চল ও তাঁহাকে প্রেম কর এবং তোমার সমস্ত হৃদয় ও তোমার সমস্ত প্রাণের সহিত তোমার সদাপ্রভুর সেবা কর, অদ্য আমি তোমার মংগলার্থে সদাপ্রভুর যে যে আজ্ঞা ও বিধি তোমাকে দিতেছি, সেই সকল যেন পালন কর। দেখ স্বর্গ এবং পৃথিবী ও তন্মধ্যস্থ যাবতীয় বস্তু তোমার সদাপ্রভুর।” (১০:১২-১৪)

আমি তোমাকে অদ্য যে সকল আজ্ঞা আদেশ করিতেছি, যত্পূর্বক সেই সকল পালন করিবার জন্য যদি তুমি আপন সদাপ্রভুর রবে মনোযোগ সহকারে কর্ণপাত কর, তবে তোমার সদাপ্রভু পৃথিবীস্থ সমস্ত জাতির উপরে তোমাকে উরত করিবেন; আর তোমার সদাপ্রভুর রবে কর্ণপাত করিলে এ সকল আশীর্বাদ তোমার উপর বর্তিবে ও তোমাকে আশ্রয় করিবে। তুমি নগরে আশীর্বাদযুক্ত হইবে ও ক্ষেত্রে আশীর্বাদযুক্ত হইবে।.....তোমার যে শক্রগণ তোমার উপর আক্রমণ চালায় তাহাদিগকে সদাপ্রভু তোমার সম্মুখে আঘাত করাইবেন..... সদাপ্রভু আজ্ঞা করিয়া তোমার গোলাঘর সংস্কৰণে ও তুমি যে কোন কার্যে হস্তক্ষেপ কর তৎস্বরূপে আশীর্বাদকে তোমার সহচর করিবেন;.....সদাপ্রভু আপন দিব্যানুসারে তোমাকে আপন পবিত্র

প্রজা বলিয়া স্থাপন করিবেন ; কেবল তোমার সদাপ্রভুর আজ্ঞা পালন ও তাহার পথে গমন করিতে হইবে। আর পৃথিবীর সমস্ত জাতি দেখিতে পাইবে যে, তোমার উপরে সদা প্রভুর নাম কীর্তিত হইয়াছে এবং তাহারা তোমা হইতে ভীত হইবে।.....এবং তুমি অনেক জাতিকে ঝণ দিবে, কিন্তু আপনি ঝণ নইবে না। আর সদাপ্রভু তোমাকে মন্তক বরুপ করিবেন, পৃষ্ঠ বরুপ করিবেন না; তুমি অবনত না হইয়া কেবল উন্নত হইবে।” (২৮:১-১৩)

“কিন্তু যদি তুমি আপন ঈশ্বর সদাপ্রভুর রবে কর্ণপাত না কর, আমি অদ্য তোমাকে যে সকল আজ্ঞা ও বিধি আদেশ করিতেছি, যত্পূর্বক সেই সকল পালন না কর, তবে এ সমস্ত অভিশাপ তোমার প্রতি বর্তিবে ও তোমাকে আশ্রয় করিবে। তুমি নগরে শাপঘন্ট হইবে ও ক্ষেত্রে শাপঘন্ট হইবে।..... যে কোন কার্যে তুমি ইস্তক্ষেপ কর, সেই কার্যে সদাপ্রভু তোমার উপর অভিশাপ, উৎবেগ ও তর্সনা প্রেরণ করিবেন। ..... তুমি যে দেশ অধিকার করিতে যাইতেছ, সেই দেশ হইতে যাবৎ উচ্চিম না হও, তাবৎ সদাপ্রভু তোমাকে মহামারীর আশ্রয় করিবেন।..... তোমার মন্তকের উপরিস্থিত আকাশ পিতৃল ও নিম্নস্থিত ভূমি লৌহবরুপ হইবে।..... সদাপ্রভু তোমার শক্রদের সম্মুখে তোমাকে পরাজিত করাইবেন; তুমি একপথ দিয়া তাহাদের বিরুদ্ধে যাইবে, কিন্তু সাত পথ দিয়া তাহাদের সম্মুখ হইতে পলায়ন করিবে।..... তোমার সাথে কন্যার বিবাহ হইবে, কিন্তু অন্য পুরুষ তাহার সহিত সংগম করিবে। তুমি গৃহ নির্মাণ করিবে, কিন্তু তাহাতে বাস করিতে পাইবে না; দ্বাক্ষাক্ষেত্র প্রস্তুত করিবে, কিন্তু তাহার ফল ভোগ করিবে না। তোমার গরু তোমার সম্মুখে জ্বাই হইবে, ..... সদাপ্রভু তোমার বিরুদ্ধে যে শক্রগণকে পাঠাইবেন, তুমি ক্ষুধায়, তৃষ্ণায়, উলংগতায় ও সকল বিষয়ের অভাব ভোগ করিতে করিতে তাহাদের দাসত্ব করিবে ; এবং যে পর্যন্ত তিনি তোমার বিনাশ না করেন, সে পর্যন্ত শক্ররা তোমার গ্রীবাতে লৌহের জোয়াল দিয়া রাখিবে।..... আর সদাপ্রভু তোমাকে পৃথিবীর এক প্রান্ত হইতে অপর প্রান্ত পর্যন্ত সমগ্র জাতির মধ্যে ছিন ভিন্ন করিবেন।” (২৮:১৫-১৬)

১৩. এখানে হ্যরত মুসা (আ) ও তাঁর জাতির ইতিহাসের প্রতি এ সংক্ষিপ্ত ইংগিত করার একটি বিশেষ উদ্দেশ্য রয়েছে। তা হচ্ছে, মক্কাবাসীদেরকে একথা জানানো যে, আল্লাহ যখন কোন জাতির প্রতি অনুগ্রহ করেন এবং এর জ্বাবে সংশ্লিষ্ট জাতি বিশ্বসন্ধাত্বকৃতা ও বিদ্রোহ করে তখন এ ধরনের জাতির এমন মারাত্ক ও ডয়াবহ পরিগামের সম্মুখীন হতে হয় যার সম্মুখীন আজ তোমাদের চোখের সামনে বনী ইসরাইলেরা হচ্ছে। কাজেই তোমরাও কি আল্লাহর নিয়ামত ও তাঁর অনুগ্রহের জওয়াবে অকৃতজ্ঞ মনোভাব প্রদর্শন করে নিজেদের এ একই পরিগাম দেখতে চাও ?

এ প্রসঙ্গে একথাও মনে রাখতে হবে যে, আল্লাহ তাঁর যে নিয়ামতের কদর করার জন্য এখানে কুরাইশদের কাছে দাবী জানাচ্ছেন তা বিশেষভাবে তাঁর এ নিয়ামতটি যে, তিনি মহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে তাদের মধ্যে পয়দা করেছেন এবং তাঁর মাধ্যমেই তাদের কাছে এমন মহিমাবিত শিক্ষা পাঠিয়েছেন যে সম্পর্কে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বারবার কুরাইশদেরকে বলতেন-

قَالَتْ رَسْلَمْرَأْفِي اللَّهُ شَكْ فَأَطْرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ يَنْعُوكِرْ  
 لِيَغْفِرَكِرْ مِنْ ذُنُوبِكِرْ وَيُؤْخِرَكِرْ إِلَى أَجَلِ مُسْمِيْ قَالُوا إِنَّ  
 أَنْتَمْ أَلَا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصْلُ وَنَاعِمًا كَانَ يَعْبُدْ  
 أَبَاؤُنَا فَأَتُونَا بِسُلْطَنٍ مِبِينٍ ۝ قَالَتْ لَهُمْ رَسْلَمْرَأْنَاهُنَّ إِلَّا  
 بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلِكِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ طَوْمَا كَانَ لَنَا  
 أَنْ نَاتِيكِرْ بِسُلْطَنٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكِلَ الْمُؤْمِنُونَ ۝  
 وَمَا لَنَا أَلَا نَتَوَكِلَ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَنَا سَبِيلًا وَلَنَصِيرَنَّ عَلَى مَا  
 أَذِيَتُمُونَا وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكِلَ الْمُتَوَكِلُونَ ۝

তাদের রসূলরা বলে, “আল্লাহর ব্যাপারে কি সন্দেহ আছে, যিনি আকাশ ও  
 পৃথিবীর মঠা? ۱۷ তিনি তোমাদের ডাকছেন তোমাদের গুনাহ মাফ করার এবং  
 একটি নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত তোমাদের অবকাশ দেয়ার জন্য। ۱۸ তারা জবাব দেয়,  
 “তোমরা আমাদের মতো মানুষ ছাড়া আর কিছুই নও। ۱۹ বাপ-দাদাদের থেকে  
 যাদের ইবাদাত চলে আসছে তোমরা তাদের ইবাদাত থেকে আমাদের ফেরাতে  
 চাও। ঠিক আছে তাহলে আনো কোন সূস্পষ্ট প্রমাণ। ۲۰ তাদের রসূলরা তাদেরকে  
 বলে, “যথার্থই আমরা তোমাদের মতো মানুষ ছাড়া আর কিছুই নই। কিন্তু আল্লাহ  
 তাঁর বাসাদের মধ্য থেকে যাকে ইচ্ছা অনুগ্রহ করেন। ۲۱ আর আমাদের কোন  
 প্রমাণ এনে দেবো, এ ক্ষমতা আমাদের নেই। প্রমাণ তো আল্লাহরই অনুমতিক্রমে  
 আসতে পারে এবং ঈমানদারদের আল্লাহরই ওপর ভরসা রাখা উচিত। আর আমরা  
 আল্লাহরই ওপর ভরসা করবো না কেন, যখন আমাদের জীবনের পথে তিনি  
 আমাদের পথ দেখিয়েছেন? তোমরা আমাদের যে বন্ধনা দিচ্ছো তার ওপর আমরা  
 সবর করবো এবং ভরসাকারীদের ভরসা আল্লাহরই ওপর ইওয়া উচিত।”

كَلِمَةٌ وَاحِدَةٌ تُفْطُرُنِيهَا تَمْلِكُنِيهَا تَبْهَلُنِيهَا تَعْجَلُنِيهَا -

“আমার একটি মাত্র কথা মেনে নাও। আরব ও আজম সব তোমাদের কর্তৃত্বাত্মক হয়ে  
 যাবে।”

১৪. হয়ত মুসার (আ) ভাষণ উপরে শেষ হয়ে গেছে। এখন সরাসরি মক্কার কাফেরদেরকে সংশোধন করা হচ্ছে।

১৫. এ শব্দগুলোর ব্যাখ্যার ব্যাপারে তাফসীরকারদের মধ্যে বেশ কিছু মতভিপ্রোথ দেখা গেছে। বিভিন্ন জন বিভিন্ন অর্থ বর্ণনা করেছেন। আমদের মতে এর সবচেয়ে নিকটবর্তী অর্থ তাই হতে পারে যা প্রকাশ করার জন্য আমরা বলে ধাকি, 'কানে হাত চাপা দিয়েছে' বা 'মুখে হাত চাপা দিয়েছে।' কারণ প্রবর্তী বাক্যের বক্তব্যের মধ্যে পরিকার অঙ্গীকৃতি ও এ সাথে হতবাক হয়ে যাওয়ার ভাব প্রকাশ পেয়েছে এবং এর মধ্যে কিছু ক্ষেত্রে ভাবধারাও মিশে আছে।

১৬. অর্থাৎ এমন সংশয় যার ফলে প্রশান্তি বিদায় নিয়েছে। সত্যের দাওয়াতের বৈশিষ্ট হচ্ছে এই যে, এ দাওয়াত যখন শুরু হয় তখন তার কারণে চতুরদিকে অবশ্যি একটা ব্যাকুলতা, হৈ টৈ ও চাঞ্চল্যের সৃষ্টি হয়ে যায় ঠিকই এবং অঙ্গীকার ও বিরোধিতাকারীরাও ঠাণ্ডা মাথায় চিন্তা-ভাবনা করে পূর্ণ প্রশান্তির সাথে তা অঙ্গীকার বা তার বিরোধিতা করতে পারে না। তারা যত প্রবলভাবেই তাকে প্রত্যাখ্যান করব্বক এবং যতই শক্তি প্রয়োগ করে তার বিরোধিতা করব্বক না কেন দাওয়াতের সত্যতা, তার ন্যায়-সংগত যুক্তিসমূহ, তার সুস্পষ্ট ও ঘৃথহীন কথা, তার মনোমুক্ত কর ভাষা, তার আহবায়কের নিখুত চরিত্র, তার প্রতি বিশ্বাসীদের জীবনধারায় সৃষ্টি সুস্পষ্ট বিপ্লব এবং তাদের নিজেদের সত্য কথা অনুযায়ী পরিচ্ছন্ন কার্যাবলী—এসব জিনিস মিলেমিশে অতীব কষ্টের বিরোধীর মনেও এক অস্থিরতার তরংগ সৃষ্টি করে দেয়। সত্যের আহবায়কদেরকে যারা অস্থির ও ব্যাকুল করে দেয় তারা নিজেরাও স্থিরতা ও মানসিক প্রশান্তি থেকে বাস্তিত হয়।

১৭. রসূলদের একথা বলার কারণ হচ্ছে এই যে, প্রত্যেক যুগের মুশরিকরা আল্লাহর অন্তিম মামতো এবং আল্লাহ পৃথিবী ও আকাশের প্রষ্ঠা একথাও স্বীকার করতো। এরি তিনিতে রসূলগণ বলেছেন, এরপর তোমাদের সন্দেহ থাকে কিসে? আমরা যে জিনিসের দিকে তোমাদের দাওয়াত দিচ্ছি তা এ ছাড়া আর কিছুই নয় যে, পৃথিবী ও আকাশের প্রষ্ঠা আল্লাহ তোমাদের বন্দেগীলাভের যথার্থ হকmdar। এরপরও কি আল্লাহর ব্যাপারে তোমাদের সন্দেহ আছে?

১৮. নির্দিষ্ট সময় মানে ব্যক্তির মৃত্যুকালও হতে পারে আবার কিয়ামতও হতে পারে। আতিসমূহের উধান ও পতনের ব্যাপারে বলা যেতে পারে, আল্লাহর কাছে তাদের উধান-পতনের সময়-কাল নির্দিষ্ট হওয়ার বিষয়টি তাদের গুণগত অবস্থার উপর নির্ভরশীল। একটি ভালো জাতি যদি তাদের কর্মকাণ্ডের মধ্যে বিকৃতির সৃষ্টি করে তাহলে তার কর্মের অবকাশ কমিয়ে দেয়া হয় এবং তাকে খ্রস্ব করে ফেলা হয়। আর একটি ঝটি জাতি যদি নিজেদের অসংগোবলীকে শুধরে নিয়ে সংগোবলীতে পরিবর্তিত করে তাহলে তার কর্মের অবকাশ বাঢ়িয়ে দেয়া হয়। এমনকি তা কিয়ামত পর্যন্তও দীর্ঘায়িত হতে পারে। এ বিষয়বস্তুর দিকেই সূরা রাই'আদের ১১ আয়াতে ইঁধিত করে। আল্লাহ বলেছেন, আল্লাহ কোন জাতির অবস্থার ততক্ষণ পরিবর্তন ঘটান না যতক্ষণ না সে নিজের গুণাবলীর পরিবর্তন করে।

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا الرَّسُولُ مَنْ خَرَجَنَّكُمْ مِّنْ أَرْضِنَا  
أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فَإِنَّهُمْ رَبُّهُمْ لَنَهْلِكُنَّ الظَّالِمِينَ<sup>১৭</sup>  
وَلَنْ سِكِّنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ هُرْبٍ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي  
وَخَافَ وَعِيْلِ<sup>১৮</sup> وَاسْتَفْتَهُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَارٍ عَنِيْلِ<sup>১৯</sup> مِنْ  
وَرَائِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاءِ صَلِيْلِ<sup>২০</sup> يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكُادُ يُسْيِغُه  
وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمُبِيْتٍ<sup>২১</sup> وَمِنْ وَرَائِهِ عَنْ أَبَ  
غَلِيْظِ<sup>২২</sup>

## ৩. রূক্তি

শেষ পর্যন্ত অস্বীকারকারীরা তাদের রসূলদের বলে দিল, “হয় তোমাদের ক্ষিতে  
আসতে হবে আমাদের মিল্লাতে<sup>২২</sup> আর নয়তো আমরা তোমাদের বের করে দেবো  
আমাদের দেশ থেকে।” তখন তাদের রব তাদের কাছে অহী পাঠালেন, “আমি এ  
জালেমদের খৎস করে দেবো এবং এদের পর পৃথিবীতে তোমাদের প্রতিষ্ঠিত  
করবো।<sup>২৩</sup> এটা হচ্ছে তার পূরক্ষার, যে আমার সামনে জবাবদিহি করার ভয়  
করে এবং আমার শাস্তির ভয়ে ভীত।” তারা ফায়সালা চেয়েছিল (ফলে এভাবে  
তাদের ফায়সালা হলো) এবং প্রত্যেক উক্তি সত্যের দুশ্মন ব্যর্থ মনোরথ  
হলো।<sup>২৪</sup> এরপর সামনে তার জন্য রয়েছে জাহানাম। সেখানে তাকে পান করতে  
দেয়া হবে গলিত পুঁজের মতো পানি, যা সে জবরদস্তি গলা দিয়ে নামাবার চেষ্টা  
করবে এবং বড় কঠো নামাতে পারবে। মৃত্যু সকল দিক দিয়ে তার ওপর ছেয়ে  
থাকবে কিন্তু তার মৃত্যু হবে না এবং সামনের দিকে একটি কঠোর শাস্তি তাকে  
ভোগ করতে হবে।

১৯. তাদের কথার অর্থ ছিল এই যে, তোমাকে আমরা সব দিক দিয়ে আমাদের মত  
একজন মানুষই দেখছি। ভূমি পানাহার করো, নিদ্রা যাও, তোমার ঝী ও সত্তানাদি আছে,  
তোমার মধ্যে ক্ষুধা, পিপাসা, রোগ, শোক, ঠাণ্ডা ও গরমের তথা সব জিনিসের অনুভূতি  
আছে। এসব ব্যাপারে এবং সব ধরনের মানবিক দুর্বলতার ক্ষেত্রে আমাদের সাথে তোমার  
সাদৃশ্য রয়েছে। তোমার মধ্যে এমন কোন অসাধারণত্ব দেখছি না যার ভিত্তিতে আমরা এ

কথা মেনে নিতে পারি যে, তুমি আল্লাহর কাছে পৌছে গিয়েছো, আল্লাহ তোমার সাথে কথা বলেন এবং ফেরেশতারা তোমার কাছে আসে।

২০. অর্থাৎ, এমন কোন প্রমাণ যা আমরা চোখে দেখি এবং হাত দিয়ে স্পর্শ করি। যে প্রমাণ দেখে আমরা বিশ্বাস করতে পারি যে, যথার্থই আল্লাহ তোমাকে পাঠিয়েছেন এবং তুমি এই যে বাণী এনেছো তা আল্লাহর বাণী।

২১. অর্থাৎ নিম্নদেহে আমি তো মানুষই। তবে আল্লাহ সত্যের তত্ত্বজ্ঞান ও পূর্ণ অন্তরদৃষ্টি দান করে তোমাদের মধ্য থেকে আমাকে বাছাই করে নিয়েছেন। এখানে আমার সামর্থ্যের কোন ব্যাপার নেই। এ তো আল্লাহর পূর্ণ ইখতিয়ারের ব্যাপার। তিনি নিজের বান্দাদের মধ্য থেকে যাকে যা ইচ্ছা দেন। আমার কাছে যা কিছু এসেছে তা আমি তোমাদের কাছে পাঠাতে বলতে পারি না এবং আমার কাছে যে সত্যের দ্বার উন্মুক্ত হয়ে গেছে তা থেকে আমি নিজের চোখ বন্ধ করে নিতেও পারি না।

২২. এর মানে এ নয় যে, নবুওয়াতের মর্যাদায় সমাসীন হবার আগে নবীগণ নিজেদের পথভঙ্গ সম্প্রদায়ের মিলাত বা ধর্মের অন্তরভুক্ত হতেন। বরং এর মানে হচ্ছে, নবুওয়াত লাভের পূর্বে যেহেতু তাঁরা এক ধরনের নীরব জীবন যাপন করতেন, কোন ধর্ম প্রচার করতেন না এবং প্রচলিত কোন ধর্মের প্রতিবাদও করতেন না তাই তাঁদের সম্প্রদায় মনে করতো তাঁরা তাঁদেরই ধর্মের অন্তরভুক্ত রয়েছেন। তারপর নবুওয়াতের কাজ শুরু করে দেয়ার পর তাঁদের বিরুদ্ধে দোষারোপ করা হতো যে, তাঁরা বাপ-দাদার ধর্ম ল্যাগ করেছেন। অগত নবুওয়াত লাভের আগেও তাঁরা কখনো মুশরিকদের ধর্মের অন্তরভুক্ত ছিলেন না। যাই ফলে তাঁদের বিরুদ্ধে ধর্মচূড়ির অভিযোগ করা যেতে পারে।

২৩. অর্থাৎ ভীত হয়ো না, এরা বলছে, তোমরা এ দেশে থাকতে পারবে না কিন্তু আমি বলছি, এখন আর এরা এ দেশে থাকতে পারবে না। এখন যারা তোমাকে মানবে তারাই এখানে থাকবে।

২৪. মনে রাখা দরকার, এখানে এ ঐতিহাসিক ধারা বিবরণীর আকারে আসল মুক্তির কাফেরদের কথার জবাব দেয়া হচ্ছে, যা তারা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে বলতো। আপাতদৃষ্টিতে অতীতের নবীগণ এবং তাঁদের সম্প্রদায়ের ঘটনাবলী উল্লেখ করা হচ্ছে, কিন্তু তা প্রযুক্ত হচ্ছে এ সূরা নামিলের সময় যেসব ঘটনা ঘটে চলছিল তার ওপর। এ স্থানে মুক্তির কাফেরদেরকে বরং আরবের মুশরিকদেরকে যেন পরিষ্কার ভাষায় সতর্ক করে দেয়া হয়েছে যে, তোমাদের ভবিষ্যত এখন নির্ভর করবে তোমরা মুহাম্মাদী দাওয়াতের মোকাবিলায় যে মনোভাব ও কর্মনীতি অবলম্বন করবে তার ওপর। যদি এ দাওয়াত গ্রহণ করো তাহলে আরব ভূখণ্ডে থাকতে পারবে আর যদি তা প্রত্যাখ্যান করো তাহলে এখান থেকে তোমাদের নাম-নিশানা মুছে যাবে। কার্যত ঐতিহাসিক ঘটনাবলী একথাটিকে একটি প্রমাণিত সত্যে পরিণত করে দিয়েছে। এ ভবিষ্যত বাণীর পর পুরো পনের বছর পার হতে না হতেই দেখা গেলো সমগ্র আরব ভূখণ্ডে একজন মুশরিকেরও অস্তিত্ব নেই।

مَثْلُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَرْبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَمَا دِرَأُوا شَنَدَتْ بِهِ الرِّبْرَافِي  
يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقِلُّ رُونَ مِمَّا كَسَبُوا إِلَيْهِ ذَلِكَ هُوَ الظَّلْلُ  
الْبَعِيدُ ⑯ إِنَّمَا تَرَآنَ اللَّهَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ  
إِنْ يَشَاءُ يُهْبِكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَلِيلٍ ⑭ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ  
يُغَزِّي ⑮ وَبَرُزَوا لِلَّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الْفُسُوفُ لِلَّذِينَ اسْتَكَبُرُوا  
إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبِعًا فَهُلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنِّا مِنْ عَلَابِ اللَّهِ مِنْ شَرِّي  
قَالُوا لَوْهُلَّ بِنَا اللَّهُ لَهُلَّ يَنْكِرُ سَوَاءً عَلَيْنَا أَجْرٌ عَنَّا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا

من مُحِيطٍ ⑯

যারা তাদের রবের সাথে কুফরী করলো তাদের কার্যক্রমের উপর হচ্ছে এমন ছাই—এর মতো, যাকে একটি অনবাকুক দিনের প্রবল বাতাস উড়িয়ে দিয়েছে। তারা নিজেদের কৃতকর্মের কোনই ফল লাভ করতে পারবে না।<sup>২৫</sup> এটিই চরম বিভ্রান্তি। তুমি কি দেখছো না, আগ্নাহ আকাশ ও পৃথিবীর সৃষ্টিকে সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন?<sup>২৬</sup> তিনি চাইলে তোমাদের নিয়ে যান এবং একটি নতুন সৃষ্টি তোমাদের স্থলাভিসিক্ত হয়। এমনটি করা তাঁর জন্য মোটেই কঠিন নয়।<sup>২৭</sup>

আর এরা যখন সবাই একত্রে আগ্নাহের সামনে উন্মুক্ত হয়ে যাবে, <sup>২৮</sup> সে সময় এদের মধ্য থেকে যারা দুনিয়ায় দুর্বল ছিল তারা যারা নিজেদেরকে বড় বলে জাহির করতো তাদেরকে বলবে, “দুনিয়ায় আমরা তোমাদের অনুসারী ছিলাম, এখন কি তোমরা আগ্নাহের আয়াব থেকে আমাদের বৌঢ়াবার জন্যও কিছু করতে পারো? তারা জবাব দেবে, “আগ্নাহ যদি আমাদের মুক্তিলাভের কোন পথ দেখাতেন তাহলে আমরা নিশ্চয়ই তোমাদেরও দেখিয়ে দিতাম। এখন তো সব সমান, কানাকাটি করো বা সবর করো—সর্বাবহায় আমাদের বৌঢ়ার কোন পথ নেই।”<sup>২৯</sup>

২৫. অর্থাৎ যারা নিজেদের রবের সাথে বিশ্বাসঘাতকতা, অবিশ্বাস্তা, অবাধ্যতা, ব্রহ্মচারমূলক আচরণ, নাফরমানী ও বিদ্রোহাত্মক কর্মপথ অবলম্বন করলো এবং নবীগণ যে আনুগত্য ও বন্দেগীর পথ অবলম্বন করার দাওয়াত নিয়ে আসেন তা গ্রহণ

করতে অঙ্গীকার করলো, তাদের সমগ্র জীবনের কর্মকাণ্ড এবং সারা জীবনের সমস্ত আমল শেষ পর্যন্ত এমনি অথবীন প্রমাণিত হবে যেমন একটি ছাই-এর স্তুপ, দীর্ঘদিন ধরে এক জ্বালাগায় জমা হতে হতে তা এক সময় একটি বিরাট পাহাড়ে পরিণত হয়ে গিয়েছিল। কিন্তু মাত্র একদিনের ঘূর্ণিঝড়ে তা এমনভাবে উড়ে গেলো যে তার প্রত্যেকটি কণা পরস্পর থেকে বিছিন হয়ে গেলো। তাদের চাকচিক্যময় সভ্যতা, বিপুল ঐতিহ্যবাহী সংস্কৃতি, বিশ্ববিদ্যালয়সমূহ এবং তাদের জ্ঞান-বিজ্ঞান, শিল্প-সাহিত্য, চারকলা-ভাস্তৰ-স্থাপত্যের বিশাল ভাগোর, এমনকি তাদের ইবাদাত-বদ্দেগী, বাহ্যিক সংকৰ্যাবলী এবং দান ও জনকল্যাণমূলক এমন সব কাজ-কর্ম যেগুলোর জন্য তারা দুনিয়ায় গর্ব করে বেড়ায়, সবকিছুই শেষ পর্যন্ত ছাই-এর স্তুপে পরিণত হবে। কিয়ামতের দিনের ঘূর্ণিঝড় এ ছাই-এর স্তুপকে সম্পূর্ণরূপে নিষিদ্ধ করে দেবে এবং আখেরাতের জীবনে আল্লাহর মীমাননে রেখে সামান্যতম উজ্জন পাওয়ার জন্য তার একটি কণাও তাদের কাছে থাকবে না।

২৬. ইতিপূর্বে যে বক্তব্য উপস্থাপন করা হয়েছিল এটি হচ্ছে তার সপক্ষে যুক্তি। এর মানে হচ্ছে, একথা শুনে তোমরা অবাক হচ্ছো কেন? তোমরা কি দেখছো না এ যদীন ও আসমানের বিরাট সৃষ্টি কারখানা মিথ্যার ওপর নয় বরং সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত? এখানে যে জিনিসটি সত্য ও যথার্থতার ওপর প্রতিষ্ঠিত হয় না বরং নিষিদ্ধ একটি ধারণা-অনুমানের ওপর যার ভিত্তি রাখা হয় সেটি কখনো স্থায়িত্ব লাভ করতে পারে না। তার প্রতিষ্ঠা ও মজবুতী—লাভের কোন সম্ভাবনা থাকে না। তার ওপর ভরসা করে যে ব্যক্তি কাজ করে সে কখনো নিজের ভরসার ক্ষেত্রে সফলকাম হতে পারে না। যে ব্যক্তি পানির ওপর নকশা কাটে এবং বালির বৌধ নির্মাণ করে, সে যদি মনে করে, তার এ নকশা স্থায়ী হবে এবং এ বৌধ কায়েম থাকবে তাহলে তার এ আশা কখনো পূর্ণ হতে পারে না। কারণ পানির থৰুতি এমন যে তাতে কোন নকশা ঢিকে থাকে না এবং বৌধের জন্য যে মজবুত বুনিয়াদের প্রয়োজন তা সরবরাহ করার ক্ষমতা বালির নেই। কাজেই সত্যতা ও বাস্তবতাকে উপেক্ষা করে যে ব্যক্তি মিথ্যা আশা-আকাঙ্খার ওপর কর্মের ভিত্তি গড়ে তোলে তার ব্যর্থতা অনিবার্য। একথা যদি তোমরা বুঝতে পেরে থাকো তাহলে একথা শুনে তোমরা অবাক হচ্ছো কেন যে, আল্লাহর এ বিশ্ব-জাহানে যে ব্যক্তি নিজেকে আল্লাহর ইবাদাত ও আনুগত্য মুক্ত মনে করে কাজ করবে অথবা আল্লাহ ছাড়া অন্য কারোর সার্বভৌম ক্ষমতা ও কর্তৃত্ব মেনে নিয়ে (যার আসলে কোন সার্বভৌম ক্ষমতা ও কর্তৃত্ব নেই) জীবন যাগন করবে তার জীবনের সমস্ত কাজ নষ্ট হয়ে যাবে? যখন মানুষ এখানে যথার্থে স্বাধীন নয় এবং আল্লাহ ছাড়া অন্য কারোর বান্দাও নয় তখন এ মিথ্যা ও অবাস্তব কল্পনার ওপর নিজের সমগ্র চিন্তা ও কর্মের ভিত্তি স্থাপনকারী মানুষ যদি তোমাদের মতে পানির ওপর নকশা অংকনকারী নির্বাচনের পরিণাম না ভোগে তাহলে তার জন্য তোমরা আর কোনু ধরনের পরিণাম আশা করো”?

২৭. দাবীর সপক্ষে যুক্তি পেশ করার সাথে সাথেই উপদেশ হিসেবে এ বাক্য উচ্চারণ করা হয়েছে এবং এ সাথে ওপরের ঘূর্থনান কথা শুনে মানুষের মনে যে সন্দেহ সৃষ্টি হতে পারে তা দূর করার ব্যবস্থাও এতে রয়েছে। কেউ জিজেস করতে পারে এ আয়াতগুলোতে

وَقَالَ الشَّيْطَنُ لِمَا قُضِيَ الْأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَلَىٰ كُمْ رَوَعَ الْحَقِّ  
وَوَعَلَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِّنْ سُلْطَنٍ إِلَّا أَنَّ  
دَعْوَتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُ لَيْ فَلَا تَلْمُوْنِي وَلَوْمُوا النَّفَّارِ مَا آتَانَا  
بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِخِي إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمْ  
مِّنْ قَبْلِهِ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ

৪ রূক্ষ

আর যখন সবকিছুর মীমাংসা হয়ে যাবে তখন শয়তান বলবে, “সত্তি বলতে কি আল্লাহ তোমাদের সাথে যে ওয়াদা করেছিলেন তা সব সত্তি ছিল এবং আমি যেসব ওয়াদা করেছিলাম তার মধ্য থেকে একটিও পুরা করিনি।<sup>৩০</sup> তোমাদের উপর আমার তো কোন জোর ছিল না, আমি তোমাদের আমার পথের দিকে আহবান জানানো ছাড়া আর কিছুই করিনি এবং তোমরা আমার আহবানে সাড়া দিয়েছিলে।<sup>৩১</sup> এখন আমার নিদ্বাবাদ করো না, নিজেরাই নিজেদের নিদ্বাবাদ করো। এখানে না আমি তোমাদের অভিযোগের প্রতিকার করতে পারি আর না তোমরা আমার। ইতিপূর্বে তোমরা যে আমাকে আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতা ও কর্তৃত্বে শরীক করেছিলে<sup>৩২</sup> তার সাথে আমার কোন সম্পর্ক নেই, এ ধরনের জালেমদের জন্য তো যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি অবধারিত।

যে কথা বলা হয়েছে তাই যদি সত্য হয়ে থাকে তাহলে প্রত্যেক মিথ্যাপূজারী ও দুষ্কৃতকারী ধৰ্ম হয় না কেন? এর জবাব হচ্ছে, হে নির্বোধ! তুমি কি মনে করো তাকে ধৰ্ম করা আল্লাহর জন্য তেমন কোন কঠিন কাজ? অথবা আল্লাহর সাথে তার কোন আত্মায়তা আছে যে কারণে তার দৃঢ়তি সত্ত্বেও নিছক অঙ্গন গ্রীতির বশে বাধ্য হয়ে আল্লাহ তাকে অব্যাহতি দিয়েছেন? যদি এমনটি না হয়ে থাকে এবং তুমি নিজে জানো এমন কোন ব্যাপার নেই তাহলে তোমার অবশ্যি বুঝা উচিত, একটি মিথ্যাপূজারী ও দুষ্কৃতকারী জাতি সবসময় তাকে সরিয়ে দেয়ার এবং তার জায়গায় অন্য কোন জাতিকে কাজ করার সুযোগ দেয়ার আশংকা করে থাকে। এ আশংকার বাস্তবে রূপ নিতে দেরী হয়ে থাকলে আদতে আশংকার কোন অস্তিত্বই নেই এ ধরনের বিভিন্নির নেশায় মন্ত্র হয়ে যাওয়া উচিত নয়। অবকাশের প্রত্যেকটি মূহূর্তকে মূল্যবান মনে করো এবং নিজের মিথ্যা চিন্তা ও কর্ম ব্যবস্থার অস্থায়িত্ব অনুভব করে তাকে দ্রুত স্থায়ী বুনিয়াদের উপর প্রতিষ্ঠিত করো।

২৮. মূল শব্দ 'বারায়া'। 'বারায়া' মানে শুধু বের হয়ে সামনে আসা এবং উপস্থাপিত হওয়া নয় বরং এর মধ্যে প্রকাশ হয়ে যাওয়া এবং খুলে যাওয়ার অর্থও রয়েছে। তাই আমি এর অনুবাদ করেছি সামনে উন্মুক্ত হয়ে যাবে। প্রকৃতপক্ষে বাস্তা তো সবসময় তার রবের সামনে উন্মুক্ত রয়েছে। কিন্তু কিয়ামতের দিন নিজের রবের সামনে পেশ হওয়ার সময় যখন সবাই আগ্নাহৰ আদালতে হায়ির হবে তখন তারা নিজেরাও জানবে যে, তারা সকল বিচারপতির শ্রেষ্ঠ বিচারপতি এবং শেষ বিচার দিনের সর্বময় কর্তার সামনে একেবারে অনাবৃত হয়ে দাঁড়িয়ে আছে এবং তাদের কোন কাজ বরং কোন চিন্তাও স্বদয়ের গহন কোণে লুকানো কোন ইচ্ছাও তাঁর কাছে গোপন নেই।

২৯. এটি এমন সব লোকের জন্য সতর্কবাণী যারা দুনিয়ায় চোখ বঙ্গ করে অন্যের পেছনে চলে অথবা নিজেদের দুর্বলতাকে প্রমাণ হিসেবে পেশ করে শক্তিশালী জালেমদের আনুগত্য করে। তাদের জানানো হচ্ছে, আজ যারা তোমাদের নেতা, কর্মকর্তা ও শাসক হয়ে আছে আগামীকাল এদের কেউই তোমাদেরকে আগ্নাহৰ আঘাত থেকে সামান্যতম নিছ্তিও দিতে পারবে না। কাজেই আজই ভেবে নাও, তোমরা যাদের পেছনে ছুটে চলছো অথবা যাদের হকুম মেনে চলছো তারা নিজেরাই কোথায় যাচ্ছে এবং তোমাদের কোথায় নিয়ে যাবে।

৩০. অর্থাৎ আগ্নাহ সত্যবাসী ছিলেন এবং আমি ছিলাম মিথ্যবাদী তোমাদের এতকুন অভিযোগ ও দোষারূপ যে পুরোপুরি সত্যি এতে কোন সন্দেহ নেই। একথা আমি অঙ্গীকার করছি না। তোমরা দেখতেই পাচ্ছো, আগ্নাহৰ প্রত্যেকটি প্রতিশ্রুতি ও ছমকি অক্ষরে অক্ষরে সত্য প্রমাণিত হয়েছে। অন্যদিকে আমি তোমাদের যেসব আশ্বাস দিয়েছিলাম, যেসব লাভের লোভ দেখিয়েছিলাম, যেসব সুদৃশ্য আশা-আকাংখার জালে তোমাদের ফাঁসিয়েছিলাম এবং সর্বাংগে তোমাদের মনে যে বিখ্যাস স্থাপন করিয়েছিলাম যে, উসব আখ্যেরাত টাঁখেরাত বলে কিছুই নেই, ওগুলো নিছক প্রতারণা ও গাল-গল, আর যদি সত্যই কিছু থেকে থাকে, তাহলে অমুক বুঝের বদৌলতে তোমরা সোজা উদ্ধার পেয়ে যাবে, কাজেই তাদের খেদমতে নয়রানা ও অর্থ-উপাচারের উৎকোচ প্রদান করতে থাকো এবং তারপর যা মন চায় তাই করে যেতে থাকো আমি তোমাদের এই যেসব কথা নিজে এবং আমার এজেন্টদের মাধ্যমে বলেছিলাম, এগুলো সবই ছিল নিছক প্রতারণা।

৩১. অর্থাৎ আপনারা যদি এ মর্মে কোন প্রমাণ দেখাতে পারেন যে, আপনারা নিজেরা সত্য-সঠিক পথে চলতে চাচ্ছিলেন এবং আমি জবরদস্তি আপনাদের হাত ধরে আপনাদেরকে তুল পথ থেকে টেনে নিয়েছিলাম তাহলে অবশ্য তা দেখান। এর যা শাস্তি হয় আমি মাথা পেতে নেবো। কিন্তু আপনারা নিজেরাও স্বীকার করবেন, আসল ঘটনা তা নয়। আমি ইকের আহবানের মোকাবিলায় বাতিলের আহবান আপনাদের সামনে পেশ করেছি। সত্যের মোকাবিলায় যিথার দিকে আপনাদেরকে ডেকেছি। সৎকাজের মোকাবিলায় অসৎকাজ করার জন্য আপনাদেরকে আহবান জানিয়েছি। এর বেশী আর কিছুই করিনি। আমার কথা মানা না মানার পূর্ণ স্বাধীনতা আপনাদের ছিল। আপনাদেরকে বাধ্য করার কোন ক্ষমতা আমার ছিল না। এখন আমার এ দাওয়াতের জন্য নিসন্দেহে আমি নিজে দায়ী ছিলাম এবং এর শাস্তিও আমি পাচ্ছি। কিন্তু আপনারা যে এ দাওয়াতে সাড়া

وَأَدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَاةَ جَنَّتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا<sup>١</sup>  
 الْأَنْهَرُ خَلِيلِ بْنِ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ تَحِيَّتْهُمْ فِيهَا سَلَرُ<sup>٢</sup> أَلْمَرَ  
 كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مثَلًا كَلِمَةً كَشَجَرَةً طَيْبَةً أَصْلُهَا نَائِبٌ<sup>٣</sup>  
 وَفَرِعَهَا فِي السَّمَاءِ<sup>٤</sup> تَؤْتَى أَكْلَمًا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا  
 وَلَيَضْرِبَ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَمُرِيتَنْ كُرُونَ<sup>٥</sup> وَمَثَلٌ كَلِمَةٌ<sup>٦</sup>  
 خَبِيشَةٌ كَشَجَرَةٌ خَبِيشَةٌ اجْتَسَتْ مِنْ فُوقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارٍ<sup>٧</sup>

অপরদিকে যারা দুনিয়ায় ঈমান এনেছে এবং যারা সৎকাজ করেছে তাদেরকে এমন বাগীচায় প্রবেশ করানো হবে যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত হবে। সেখানে তারা তাদের রবের অনুমতিক্রমে চিরকাল বসবাস করবে। সেখানে তাদেরকে অভ্যর্থনা জানানো হবে শান্তি ও নিরাপত্তার মোবারকবাদ সহকারে।<sup>১৩</sup> তুমি কি দেখছো না আল্লাহ কালেমা তাইয়েবার<sup>১৪</sup> উপমা দিয়েছেন কোন্ জিনিসের সাহায্যে? এর উপমা হচ্ছে যেমন একটি ভালো জাতের গাছ, যার শিকড় মাটির গভীরে প্রোথিত এবং শাখা-প্রশাখা আকাশে পৌছে গেছে।<sup>১৫</sup> প্রতি মুহূর্তে নিজের রবের হৃষ্মে সে ফলদান করে।<sup>১৬</sup> এ উপমা আল্লাহ এ জন্য দেন যাতে লোকেরা এর সাহায্যে শিক্ষা লাভ করতে পারে। অন্যদিকে অসৎ ব্যক্তের<sup>১৭</sup> উপমা হচ্ছে, একটি মন্দ গাছ, যাকে ভূপৃষ্ঠ থেকে উপত্তে দূরে নিক্ষেপ করা হয়, যার কোন স্থায়িত্ব নেই।<sup>১৮</sup>

দিয়েছেন, এর দায়তার কেমন করে আমার ঘাড়ে চাপ্তে চাচ্ছেন? নিজেদের ভূল নির্বাচন এবং নিজেদের ক্ষমতার অসৎ ব্যবহারের দায়তার পূরোপুরি আপনাদের বহন করতে হবে।

৩২. এখানে আবার বিশাসগত শিরকের মোকাবিলায় শিরকের একটি স্তুতি ধারা অর্থাৎ কর্মগত শিরকের অস্তিত্বের একটি প্রমাণ পাওয়া যায়। একথা সুস্পষ্ট, বিশাসগত দিক দিয়ে শয়তানকে কেউই আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতা ও কর্তৃত্বে শরীক করে না এবং কেউ তার পৃজ্ঞা, আরাধনা ও বন্দেগী করে না। সবাই তাকে অভিশাপ দেয়। তবে তার আনুগত্য ও দাসত্ব এবং চোখ বুজে বা খুলে তার পদ্ধতির অনুসরণ অবশ্যি করা হচ্ছে। এটিকেই এখানে শিরক বলা হয়েছে। কেউ বলতে পারেন, এটা তো শয়তানের উক্তি, আল্লাহ এটা উদ্ভৃত করেছেন মাত্র। কিন্তু আমরা বলবো, প্রথমত তার বক্তব্য যদি ভূল হতো তাহলে আল্লাহ নিজেই তার প্রতিবাদ করতেন। হিতীয়ত কুরআনে কর্মগত শিরকের শুধু এ একটিমাত্র দৃষ্টিক্ষেত্র নেই বরং পূর্ববর্তী সূরাগুলোয় এর একাধিক প্রমাণ পাওয়া গেছে।

এবং সামনের দিকে আরো পাওয়া যাবে। উদাহরণস্বরূপ বলা হ্যায়, ইহনী ও খৃষ্টানদের বিরুদ্ধে এ অভিযোগ : তারা আল্লাহ ছাড়া নিজেদের “আহবার” (উলামা) ও “রাহিব”দেরকে (সংসার বিরাগী সন্যাসী) রব হিসেবে গ্রহণ করেছে। [আত্ তাওবা : ৩১] জাহেলিয়াতের আচার অনুষ্ঠান উদ্ভাবনকারীদের সম্পর্কে একথা বলা : তাদের অনুসারীরা তাদেরকে আল্লাহর সাথে শরীক করে নিয়েছে। [আল আন’আম : ১৩৭] প্রবৃত্তির কামনা বাসনার পূজারীদের সম্পর্কে বলা : তারা নিজেদের প্রবৃত্তির কামনা বাসনাকে ইলাহ বানিয়ে নিয়েছে। (আল ফুরকান : ৪৩) নাফরমান বাদাদের সম্পর্কে এ উক্তি : তারা শয়তানের ইবাদাত করতে যেকেছে। (ইয়াসীন : ৬০) মানুষের গড়া আইন অনুযায়ী জীবন যাপনকারীদেরকে এ বলে উৎসন্ন করা : আল্লাহর অনুমতি ছাড়া যারা তাদের জন্য শরীয়াত প্রণয়ন করেছে তারা হচ্ছে তাদের “শরীক”। (আশু-শুরা : ২১) এগুলো সব কি কর্মসূত শিরকের নজীর নয়? এ নজীরগুলো থেকে একথা পরিষ্কার জানা যায় যে, কোন ব্যক্তি আকীদাগতভাবে কোন গাইরল্লাহকে আল্লাহর সার্বভৌমত্বে শরীক করলো, শিরকের শুধুমাত্র এ একটিই আকৃতি নেই। এর আর একটি আকৃতিও আছে। সেটি হচ্ছে, আল্লাহর অনুমোদন ছাড়াই অথবা আল্লাহর বিধানের বিপরীত কোন গাইরল্লাহর অনুসরণ ও আনুগত্য করতে থাকা। এ ধরনের অনুসারী বা আনুগত্যকারী যদি নিজের নেতার বা যার আনুগত্য করছে তার ওপর লানত বর্ষণ করা অবস্থায়ও কার্যত এ আনুগত্যের নীতি অবলম্বন করে তাহলে কুরআনের দৃষ্টিতে সে তাকে আল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতা ও কর্তৃত্বের শরীক করেছে। শরীয়াতের দৃষ্টিতে আকীদাগত মুশরিকদের জন্য যে বিধান তাদের জন্য সেই একই বিধান না হলেও তাতে কিছু আসে যায় না। (আরো বিশেষজ্ঞ জানার জন্য দেখুন সূরা আন’আমের ৮৭ ও ১০৭ টাকা এবং সূরা আল কাহফের ৫০ টাকা)।

৩৩. مُلْكٌ شَدَّدَ تَحْيِيَةً এর শাব্দিক অর্থ হচ্ছে, দীর্ঘায়ুর জন্য দোয়া। কিন্তু পারিভাষিক অর্থে আরবী ভাষায় এ শব্দটিকে সংর্ধনা ও অভার্থনা সূচক শব্দ বা স্বাগত বচন হিসেবে বলা হয়ে থাকে। লোকেরা পরম্পর মুখোমুখি হলে সবার আগে একজন অন্যজনের উদ্দেশ্যে এ শব্দটিই উচ্চারণ করে। আমদের ভাষায় এর সমার্থক শব্দ হচ্ছে, “সালাম” বা “সালাম কালাম”। কিন্তু প্রথম শব্দটি ব্যবহার করলে অনুবাদ যথাযথ হয় না এবং দ্বিতীয় শব্দটি হাল্কা হয়ে যায়। তাই আমি এর অনুবাদে “স্বত্যর্থনা” শব্দ ব্যবহার করেছি।

شَدَّدَ تَحْيِيَةً শব্দের মানে এও হতে পারে যে, তাদের মধ্যে পারম্পরিক অভ্যর্থনার পদ্ধতি এ হবে। আবার এ মানেও হতে পারে যে, তাদের অভ্যর্থনা এভাবে হবে। তাছাড়া সালাম শব্দের মধ্যে নিরাপত্তার দোয়ার অর্থ রয়েছে এবং নিরাপত্তার জন্য মোবারকবাদও রয়েছে। পরিবেশ ও পরিস্থিতির সাথে সামঝস্য রেখে আমি এখানে অনুবাদে উল্লেখিত অর্থ প্রহণ করেছি।

৩৪. “কালেমা তাইয়েবা”র শাব্দিক অর্থ “পবিত্র কথা।” কিন্তু এ শব্দের মাধ্যমে যে তাপ্ত্য প্রহণ করা হয়েছে তা হচ্ছে, এমন সত্য কথা এবং এমন পরিচ্ছন্ন বিশ্বাস যা পুরোপুরি সত্য ও সরলতার ওপর প্রতিষ্ঠিত। এ উক্তি ও আকীদা কুরআন মজীদের দৃষ্টিতে অপরিহার্যভাবে এমন একটি কথা ও বিশ্বাস হতে পারে যার মধ্যে রয়েছে তাওইদের স্বীকৃতি, নবীগণ ও আসমানী কিতাবসমূহের স্বীকৃতি এবং আখেরাতের স্বীকৃতি। কারণ কুরআন এ বিষয়গুলোকেই মৌলিক সত্য হিসেবে পেশ করে।

৩৫. অন্য কথায় এর অর্থ হলো, পৃথিবী থেকে আকাশ পর্যন্ত সমগ্র বিশ্ব ব্যবস্থা যেহেতু এমন একটি সত্ত্বের উপর প্রতিষ্ঠিত যার কৌণ্ডিনি একজন মুমিন তার কালেমা তাইয়েবার মধ্যে দিয়ে থাকে, তাই কোন স্থানের প্রাকৃতিক আইন-এর সাথে সংঘর্ষ বাধায় না, কোন বস্তুর আসল, স্বত্বাব ও প্রাকৃতিক গঠন একে অঙ্গীকার করে না এবং কোথাও কোন প্রকৃত সত্য ও সততা এর সাথে বিরোধ করে না। তাই পৃথিবী ও তার সমগ্র ব্যবস্থা তার সাথে সহযোগিতা করে এবং আকাশ তথ্য সমগ্র মহাশূন্য জগত তাকে স্বাগত জানায়।

৩৬. অর্থাৎ সেটি একটি ফলদায়ক ও ফলপ্রসূ কালেমা। কোন ব্যক্তি বা জাতি তার ভিত্তিতে জীবন ব্যবস্থা গড়ে তুললে প্রতি মুহূর্তে সে তার সুফল লাভ করতে থাকে। সেটি চিন্তাধারায় পরিপক্ষতা ও পরিচ্ছন্নতা, স্বত্বাবে প্রশান্তি, মেজাজে ভারসাম্য, এ জীবন ধারায় মজবুতী, চরিত্রে পবিত্রতা, আত্মায় প্রফুল্লতা ও মিঞ্চতা, শরীরে পবিত্রতা ও পরিচ্ছন্নতা, আচরণে মাধুর্য, ব্যবহার ও শেনদেনে সততা, কথাবার্তায় সত্যবাদিতা, ওয়াদা ও অংগীকারে দৃঢ়তা, সামাজিক জীবন যাপনে সদাচার, কৃষ্টিতে উদ্দার্য ও মহূর্ত, সত্যতায় ভারসাম্য, অর্থনীতিতে আদল ও ইনসাফ, রাজনীতিতে বিশ্বস্ততা, যুদ্ধে সৌজন্য, সর্বিতে আন্তরিকতা এবং চুক্তি ও অংগীকারে বিশ্বস্ততা সৃষ্টি করে। সেটি এমন একটি পরশ পাথর যার প্রভাব কেউ যথাযথভাবে গ্রহণ করলে খাঁটি সোনায় পরিণত হয়।

৩৭. এটি কালেমা তাইয়েবার বিপরীত শব্দ। যদিও প্রতিটি সত্য বিরোধী ও মিথ্যা কথার উপর এটি প্রযুক্ত হতে পারে তবুও এখানে এ থেকে এমন প্রতিটি বাতিল আকীদা বুঝায়, যার ভিত্তিতে মানুষ নিজের জীবন ব্যবস্থা গড়ে তোলে। এ বাতিল আকীদা নাস্তিক্যবাদ, নিরীক্ষণবাদ, ধর্মদ্বোধিতা, অবিশ্বাস, শিরক, পৌত্রলিঙ্কতা অথবা এমন কোন চিন্তাধারাও হতে পারে, যা নবীদের মাধ্যমে আসেনি।

৩৮. অন্য কথায় এর অর্থ হলো, বাতিল আকীদা যেহেতু সত্য বিরোধী তাই প্রাকৃতিক আইন কোথাও তার সাথে সহযোগিতা করে না। বিশ-জগতের প্রতিটি অণুকণিকা তাকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করে। পৃথিবী ও আকাশের প্রতিটি বস্তু তার বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানায়। জমিতে তার বীজ বপন করার চেষ্টা করলে জমি সবসময় তাকে উদ্গীরণ করার জন্য তৈরী থাকে। আকাশের দিকে তার শাখা প্রশাখা বেড়ে উঠতে থাকলে আকাশ তাদেরকে নিচের দিকে ঠেলে দেয়। পরীক্ষার খাতিরে মানুষকে যদি নির্বাচন করার স্বাধীনতা ও কর্মের অবকাশ না দেয়া হতো তাহলে এ অসংজ্ঞাতের গাছটি কোথাও গজিয়ে উঠতে পারতো না। কিন্তু যেহেতু মহান আল্লাহ আদম সন্তানকে নিজের স্বাধীন ইচ্ছা ও প্রবণতা অনুযায়ী কাজ করার সুযোগ দান করেছেন, তাই যেসব নির্বোধ লোক প্রাকৃতিক আইনের বিরুদ্ধে লড়ে এ গাছ লাগাবার চেষ্টা করে তাদের শক্তি প্রয়োগের ফলে জমি একে সামান্য কিছু জায়গা দিয়েও দেয়, বাতাস ও পানি থেকে সে কিছু না কিছু খাদ্য পেয়েই যায় এবং শূন্যও তার ডালপালা ছড়াবার জন্য অনিচ্ছাকৃতভাবে কিছু জায়গা তাকে দিতে প্রস্তুত হয়ে যায়। কিন্তু যতদিন এ গাছ বেঁচে থাকে ততদিন তিতা, বিশ্বাদ ও বিশাক্ত ফল দিতে থাকে এবং অবস্থার পরিবর্তনের সাথে সাথেই আকমিক ঘটনাবলীর এক ধাক্কাই তাকে সমূলে উৎপাটিত করে।

পৃথিবীর ধর্মীয়, নৈতিক, চিন্তাগত ও তামাদুনিক ইতিহাস অধ্যয়নকারী প্রত্যেক ব্যক্তিই কালেমায়ে তাইয়েবা তথ্য ভালো কথা এবং যদ্য কথার এ পার্থক্য সহজে অনুভব

يَثِبَتْ اللَّهُ الَّذِينَ أَمْنَوْا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا  
وَفِي الْآخِرَةِ وَيُفْلِلُ اللَّهُ الظَّالِمِينَ تَقْوَىٰ اللَّهِ مَا يَشَاءُ ⑤

ইমানদারদেরকে আল্লাহ একটি শাখত বাণীর ভিত্তিতে দুনিয়া ও আখেরাত উভয় স্থানে প্রতিষ্ঠা দান করেন<sup>৩৯</sup> আর জালেমদেরকে আল্লাহ পথচার করেন।<sup>৪০</sup> আল্লাহ যা চান তাই করেন।

করতে পারে। সে দেখবে, ইতিহাসের শুরু থেকে আজ পর্যন্ত ভালো কথা একই থেকেছে। কিন্তু মন্দ কথা সৃষ্টি হয়েছে অসংখ্য। ভালো কথাকে কখনো শিকড়শুল্ক উপরে ফেলা যায়নি। কিন্তু মন্দ কথার তালিকা হাজারো মৃত কথার নামে ভরে আছে। এমনকি তাদের অনেকের অবস্থা হচ্ছে এই যে, আজ ইতিহাসের পাতা ছাড়া আর কোথাও তাদের নাম নিশানাও পাওয়া যায় না। স্ব স্ব যুগে যেসব কথার প্রচণ্ড দাপট ছিল আজ সে সব কথা উচ্চারিত হলে মানুষ এই ভেবে অবাক হয়ে যায় যে, একদিন এমন পর্যায়ের নির্বুদ্ধিতাও মানুষ করেছিল।

তারপর ভালো কথাকে যখনই যে জাতি বা ব্যক্তি যেখানেই গ্রহণ করে সঠিক অর্থে প্রয়োগ করেছে সেখানেই তার সমগ্র পরিবেশ তার স্বামৈ আহোমিত হয়েছে। তার বরকতে শুধুমাত্র সেই ব্যক্তি বা জাতিই সমৃদ্ধ হয়নি বরং তার আশপাশের জগতও সমৃদ্ধ হয়েছে। কিন্তু কোন মন্দ কথা যেখানেই ব্যক্তি বা সমাজ জীবনে শিকড় গেড়েছে সেখানেই তার দৃঢ়ক্ষে সমগ্র পরিবেশ পুতিগন্ধময় হয়ে উঠেছে এবং তার কাঁটার আঘাত থেকে তার মান্যকারীরা নিরাপদ থাকেনি এবং এমন কোন ব্যক্তিও নিরাপদ থাকতে পারেনি যে তার মুখ্যমূখ্য হয়েছে।

এ প্রসঙ্গে একথা উল্লেখ্য যে, এখানে উপমার মাধ্যমে ১৮ আয়াতে যে বিষয়টি বর্ণনা করা হয়েছিল সেটিই বুঝিয়ে দেয়া হয়েছে। ১৮ আয়াতে বলা হয়েছিল, “নিজের রবের সাথে যারা বৃক্ষরী করে তাদের দৃষ্টান্ত এমন ছাই-এর মতো যাকে অন্ধা বিকুঠি দিনের প্রবল বাতাস উড়িয়ে দিয়েছে।” এ একই বিষয়বস্তু ইতিপূর্বে সূরা ‘আর রাদ’-এর ১৭ আয়াতে অন্যভাবে বন্যা ও গলিত ধাতুর উপমার সাহায্যে বর্ণনা করা হয়েছে।

৩৯. অর্থাৎ এ কালেমার বদৌলতে তারা দুনিয়ায় একটি স্থায়ী দৃষ্টিভঙ্গী, একটি শক্তিশালী ও সুগঠিত চিন্তাধারা এবং একটি ব্যাপকভিত্তিক মতবাদ ও জীবন দর্শন লাভ করে। জীবনের সকল জটিল গ্রন্থীর উন্মোচনে এবং সকল সমস্যার সমাধানে তা এমন এক চাবির কাজ করে যা দিয়ে সকল তালু খোলা যায়। তার সাহায্যে চরিত্র মজবুত এবং নৈতিক বৃত্তিগুলো সুগঠিত হয়। তাকে কালের আবর্তন একটুও নড়াতে পারে না। তার সাহায্যে জীবন যাপনের এমন কতগুলো নিরেট মূলনীতি পাওয়া যায় যা একদিকে তাদের হৃদয়ে প্রশান্তি ও মস্তিষ্কে নিচিততা এনে দেয় এবং অন্যদিকে তাদেরকে প্রচেষ্টা ও কর্মের পথে দিশেহারা হয়ে ঘুরে বেড়াবার দ্বারে দ্বারে ঠোকর খাওয়ার এবং অস্তিরতার শিকার হওয়ার হাত থেকে বাঁচায়। তারপর যখন তারা মৃত্যুর সীমানা পার হয়ে পরলোকেরে

الْمَرْتَأَى الَّذِينَ بَلَّوْا نَعْمَةَ اللَّهِ كُفَّرًا وَأَحْلَوْا قَوْمَهُمْ دَارَ  
 الْبَوَارِ<sup>٤١</sup> جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا وَبِئْسَ الْقَرَارُ<sup>٤٢</sup> وَجَعَلُوا اللَّهَ أَنَّهُ  
 لِيُضْلِلُ أَعْنَ سَبِيلِهِ قُلْ تَمْتَعُوا فَإِنْ مَصِيرُكُمْ إِلَى النَّارِ<sup>٤٣</sup>  
 قُلْ لِعِبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا يَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ  
 سِرًا وَعَلَانِيَةً<sup>٤٤</sup> مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمَ الْأَبِيعُ فِيهِ وَلَا خَلَلٌ<sup>٤٥</sup>

৫ রংকু

তুমি দেখেছো তাদেরকে, যারা আল্লাহর নিয়ামত লাভ করলো এবং তাকে কৃতঘৃতায় পরিগত করলো আর (নিজেদের সাথে) নিজেদের সম্পদায়কেও ধ্বংসের আবর্তে ঠেলে দিল—অর্থাৎ জাহানাম, যার মধ্যে তাদেরকে ঝল্সানো হবে এবং তা নিকৃষ্টতম আবাস—এবং আল্লাহর কিছু সমকক্ষ বানিয়ে নিল, যাতে তারা তাদেরকে আল্লাহর পথ থেকে ভেষ্ট করে দেয়। এদেরকে বলো, ঠিক আছে, মজা ভোগ করে নাও, শেষ পর্যন্ত তোমাদের তো ফিরে যেতে হবে দোজখের মধ্যেই।

হে নবী! আমার যে বান্দারা ঈমান এনেছে তাদেরকে বলে দাও, তারা যেন নামায কায়েম করে এবং যা কিছু আমি তাদেরকে দিয়েছি তা থেকে প্রকাশ্যে ও গোপনে (সৎপথে) ব্যয় করে<sup>৪১</sup>—সেই দিন আসার আগে যেদিন না বেচা-কেনা হবে আর না হতে পারবে বঙ্গ বাস্তু<sup>৪২</sup>

সীমান্তে পা রাখে তখন সেখানে তারা দিক্ষুণ্ডিলুত, হতবাক ও পেরেশান হয় না। কারণ সেখানে তাদের প্রত্যাশা অনুযায়ী সবকিছু হতে থাকে। সে জগতে তারা এমনভাবে প্রবেশ করতে থাকে যেন সেখানকার আচার-অনুষ্ঠান ও গীতিনীতি সম্পর্কে তারা পূর্বাহ্নেই অবহিত ছিল। সেখানে এমন কোন পর্যায় উপস্থাপিত হয় না যে সম্পর্কে তাদের পূর্বাহ্নে খবর দেয়া হয়নি এবং যে জন্য তারা পূর্বেই গ্রস্তুতি পর্ব সম্পর্ক করে রাখেনি। তাই সেখানে প্রত্যেক মনযিলই তারা দৃঢ়পদে অতিক্রম করে যায়। পক্ষান্তরে কাফের ব্যক্তি মৃত্যুর পরপরই নিজের প্রত্যাশার সম্পূর্ণ বিপরীত অক্ষমাত এক ভিত্তি অবস্থার মুখেমুখি হয়। তার অবস্থা মুমিন থেকে সম্পূর্ণ আলাদা হয়।

৪০. অর্থাৎ যেসব জালেম কালেমায়ে তাইয়েবা বাদ দিয়ে কোন মন্দ কালেমার অনুসরণ করে আল্লাহ তাদের বৃদ্ধিবৃত্তি ও মন-মানসকে দিশেহারা করে দেন এবং তাদের পচেষ্ঠাবলীর মধ্যে বিশৃঙ্খলা সৃষ্টি করেন। তারা কোন দিক দিয়েও চিন্তা ও কর্মের সঠিক পথে পাড়ি জমাতে পারে না। তাদের কোন তীরও সঠিক লক্ষ্যস্থলে লাগে না।

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً  
 فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمْرَتِ رِزْقًا كَمْرٌ وَسَخْرَلَكْرُمُ الْفَلَكَ لِتَجْرِي  
 فِي الْبَحْرِ يَا مِرْرٌ وَسَخْرَلَكْرُمُ الْأَنْهَرُ وَسَخْرَلَكْرُمُ الشَّمْسَ  
 وَالْقَمَرَ دَائِبَيْنِ وَسَخْرَلَكْرُمُ الْأَيَّلَ وَالنَّهَارِ وَاتَّكَمَ مِنْ كُلِّ  
 مَا سَأَلَتْمُوا وَإِنْ تَعْدُ وَإِنْ عِمَتْ اللَّهُ لَا تَحْصُو هَا إِنَّ الْإِنْسَانَ  
 لَظَلْوَمٌ كَفَارٌ

আগ্নাহ তো তিনিই,<sup>৪৩</sup> যিনি এ পৃথিবী ও আকাশ সৃষ্টি করেছেন এবং আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেছেন, তারপর তার মাধ্যমে তোমাদের জীবিকা দান করার জন্য নানা প্রকার ফল উৎপন্ন করেছেন। যিনি নৌযানকে তোমাদের জন্য অনুগত করে দিয়েছেন, যাতে তাঁর হৃকুমে তা সাগরে বিচরণ করে এবং নদী সমৃহকে তোমাদের জন্য বশীভূত করে দিয়েছেন। যিনি সূর্য ও চন্দ্রকে তোমাদের অনুগত করে দিয়েছেন, তারা অবিরাম চলছে এবং রাত ও দিনকে তোমাদের জন্য অনুগত করে দিয়েছেন।<sup>৪৪</sup> যিনি এমন সবকিছু তোমাদের দিয়েছেন যা তোমরা চেয়েছে<sup>৪৫</sup> যদি তোমরা আগ্নাহের নিয়ামতসমূহ গণনা করতে চাও তাহলে তাতে সক্ষম হবে না। আসলে মানুষ বড়ই বে-ইনসাফ ও অকৃতজ্ঞ।

৪১. এর মানে হচ্ছে, মুমিনদের মনোভাব ও কর্মনীতি কাফেরদের মনোভাব ও কর্মনীতি থেকে আলাদা হওয়া উচিত। ওরা তো নিয়ামত অঙ্গীকারকারী। অন্যদিকে এদের হতে হবে কৃতজ্ঞ। আর এ কৃতজ্ঞতার বাস্তব রূপ ফুটিয়ে তোলার জন্য এদের নামায কায়েম এবং আগ্নাহের পথে অর্থ ব্যয় করতে হবে।

৪২. অর্থাৎ সেখানে কোন কিছুর বিনিময়ে নাজাত কিনে নেয়া যাবে না এবং আগ্নাহের পাকড়াও থেকে বাঁচাবার জন্য কারো বন্ধুত্ব কাজে লাগবে না।

৪৩. অর্থাৎ সেই আগ্নাহ, যাঁর নিয়ামত অঙ্গীকার করা হচ্ছে, যাঁর বদ্দেগী ও আনুগত্য থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়া হচ্ছে, যাঁর সাথে জোর করে অংশীদার বানিয়ে দেয়া হচ্ছে। তিনিই তো সেই আগ্নাহ, এসব এবং ওসব যাঁর দান, যাঁর দানের কোন সীমা-পরিসীমা নেই।

৪৪. “তোমাদের জন্য অনুগত করে দিয়েছেন”কে সাধারণত লোকেরা ভুল করে “তোমাদের অধীন করে দিয়েছেন”-এর অর্থে গ্রহণ করে থাকেন। তারপর এ বিষয়বস্তু

وَإِذْ قَالَ رَبُّهِ يَمِرُّ بِأَجْعَلَ هَذَا الْبَلَادَ أَمْنًا وَاجْبَرْنَاهُ وَبَنَى أَنَّ  
نَعْبُدَ الْأَصْنَامِ ۝ رَبُّ إِنَّهُمْ أَخْلَقُنَا كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ ۝ فَمَنْ  
تَبْغِيْنَاهُ مِنْهُ ۝ وَمَنْ عَصَانِيْ فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۝ رَبُّنَا إِنَّسِيْ  
أَسْكَنْتَ مِنْ ذِرِيْتِنِيْ بِوَادِغَيْرِ ذِيْ زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحْرَمِ ۝  
رَبَّنَا لِيَقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِلَةَ مِنَ النَّاسِ تَهْوِيْ إِلَيْهِمْ  
وَارْزُقْهُمْ مِّنَ الشَّمْرِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ۝

## ৬ রূক্তি

অরণ কর সেই সময়ের কথা যখন ইব্রাহীম দোয়া করেছিল, <sup>৪৬</sup> “হে আমার  
রব! এ শহরকে <sup>৪৭</sup> নিরাপত্তার শহরে পরিণত করো এবং আমার ও আমার  
সন্তানদেরকে মৃত্তিপূজা থেকে বঁচাও। হে আমার রব! এ মৃত্তিগুলো অনেককে  
ঝটপট ঘধ্যে ঠেলে দিয়েছে, <sup>৪৮</sup> (হয়তো আমার সন্তানদেরকেও এরা পথচার  
করতে পারে, তাই তাদের মধ্য থেকে) যে আমার পথে চলবে সে আমার অস্তরগত  
আর যে আমার বিপরীত পথ অবলম্বন করবে, সে ক্ষেত্রে অবশ্য তুমি ক্ষমাশীল ও  
মেহেরবান। <sup>৪৯</sup> হে আমাদের রব! আমি একটি তৃণ পানিহীন উপত্যকায় নিজের  
বংশধরদের একটি অংশকে তোমার পবিত্র গৃহের কাছে এনে বসবাস করিয়েছি।  
পরওয়ারদিগার! এটা আমি এ জন্য করেছি যে, এরা এখানে নামায কার্যম করবে।  
কাজেই তুমি লোকদের মনকে এদের প্রতি আকৃষ্ট করো এবং ফলাদি দিয়ে এদের  
আহারের ব্যবস্থা করো, <sup>৫০</sup> হয়তো এরা শোকরগ্জার হবে।

সংস্কৃত আয়াত থেকে বিভিন্ন অন্তর্ভুক্ত ধরনের অর্থ বের করে থাকেন। এমন কি কোন কোন  
লোক এ থেকে এ ধারণা করে নিয়েছেন যে, পৃথিবী ও আকাশ জয় করা হচ্ছে মানুষের  
জীবনের মূল লক্ষ্য। অথচ মানুষের জন্য এসবকে অনুগত করে দেয়ার অর্থ এ ছাড়া আর  
কিছুই নয় যে, মহান আল্লাহ এদেরকে এমন সব আইনের অধীন করে রেখেছেন যেগুলোর  
বদৌলতে তারা মানুষের জন্য উপকারী হয়েছে। নৌযান যদি প্রকৃতির কতিপয় আইনের  
অনুসারী না হতো, তাহলে মানুষ কখনো সামুদ্রিক সফর করতে পারতো না।  
নদ-নদীগুলো যদি কতিপয় বিশেষ আইনের জালে আবদ্ধ না থাকতো, তাহলে কখনো তা  
থেকে খাল কাটা যতো না। সূর্য, চন্দ্র এবং দিন ও রাত যদি বিশেষ নিয়ম কানুনের  
অধীনে শক্ত করে বাঁধা না থাকতো তাহলে এ বিকাশমান মানব সভ্যতা-সংস্কৃতির উন্নত  
তো দূরের কথা, এখানে জীবনের স্ফূরণই সম্ভবপর হতো না।

৪৫. অর্থাৎ তোমাদের প্রকৃতির সর্ববিধি চাহিদা পূরণ করেছেন। তোমাদের জীবন শাপনের জন্য প্রয়োজনীয় সবকিছুই সরবরাহ করেছেন। তোমাদের বেঁচে থাকা ও বিকাশ লাভ করার জন্য যেসব উপাদান ও উপকরণের প্রয়োজন ছিল তা সবই ঘোগড় করে দিয়েছেন।

৪৬. সাধারণ অনুগ্রহের কথা উল্লেখ করার পর এবার আল্লাহ কুরাইশদের প্রতি যেসব বিশেষ অনুগ্রহ করেছিলেন সেগুলোর কথা বলা হচ্ছে। এ সংগে একথাও বলা হচ্ছে যে, তোমাদের প্রপিতা ইব্রাহীম (আ) কোন ধরনের প্রত্যাশা নিয়ে তোমাদের এখানে আবাদ করেছিলেন, তাঁর দেয়ার জবাবে আমি তোমাদের প্রতি কোন ধরনের অনুগ্রহ বর্ষণ করেছিলাম এবং এখন তোমরা নিজেদের প্রপিতার প্রত্যাশা ও নিজেদের রবের অনুগ্রহের জবাবে কোন ধরনের ডাইটা ও দুর্ভুলির অবতারণা করে যাচ্ছে।

৪৭. অর্থাৎ মকাকে।

৪৮. অর্থাৎ আল্লাহর দিক থেকে ফিরিয়ে নিয়ে নিজের ভক্তে পরিণত করেছে। এ বাকটিকে রূপক হিসেবে ব্যবহার করা হয়েছে। মুর্তি যেহেতু অনেকের পদ্ধতিগত কারণ হয়েছে তাই পথেই করার কাজকে তাঁর কৃতকর্ম হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে।

৪৯. হযরত ইব্রাহীম আলাইহিস সালাম কোন অবস্থাতেও মানুষকে আল্লাহর আয়াবের শিকার দেখতে চান না। বরং শেষ মৃত্যুটি পর্যন্ত তাকে ক্ষমা করার আবেদন জানাতে থাকেন। এটি তাঁর আত্মিক কোমলতা এবং মানুষের অবস্থার প্রতি চরম মেহ-মহত্ত্ব ফল। জীবিকার ব্যাপারে তো তিনি এতটুকু বলে দিতেও কৃষ্টাবোধ করেননি যে-

وَأَنْذِقْ أَهْلَهُ مِنِ التَّمَرُّتِ مَنْ أَمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ۔

“এর অধিবাসীদের মধ্য থেকে যারা আল্লাহ ও পরকাল বিশ্বাস করে তাদেরকে ফলমূল থেকে জীবিকা প্রদান করো।” – আল বাকারাহ : ১২৬

কিন্তু যেখানে আখেরাতে পাকড়াও করার পথ আসে সেখানে তাঁর কষ্ট থেকে একথা ধ্বনিত হয় না যে, আমার পথ ছেড়ে যে অন্য পথে চলে তাকে শাস্তি দিয়ে দিয়ো। বরং তিনি উল্টো একথা বলেন যে, তাদের ব্যাপারে আর কীইবা আবেদন জানাবো, তুমি তো পরম করুণাময় ও ক্ষমাশীল। আর এ আপাদমস্তক মেহ ও মহত্তর পৃতলী মানুষটির এ মনোভাব শুধুমাত্র তাঁর নিজের সন্তান ও বংশধরদের ব্যাপারেই নয় বরং যখন ফেরেশতারা সূতের সম্পদায়ের মতো দুর্কৃতকারী সম্পদায়কে ধ্বংস করতে যাচ্ছিল তখনে মহান আল্লাহ বড়ই প্রীতিপূর্ণ কষ্টে বলেন, “ইব্রাহীম আমার সাথে ঝগড়া করতে শাগলো” (হৃদ : ৭৪) হযরত দুসা আলাইহিস সালামেরও এ একই অবস্থা। আল্লাহ যখন তাঁর সামনেই ঘৃষ্টবাদীদের ডাইটা প্রশংস করে দেন তখন তিনি আবেদন জানান : “বলি আপনি তাদের শাস্তি দেন তাহলে তারা তো আসলে আপনার বাদ্দা আর যদি ক্ষমা করেন তাহলে আপনি প্রবল প্রতাপান্বিত ও জ্ঞানী।” (আল মায়েদাহ : ১১৮)

৫০. এ দোয়ারাই বরকতে প্রথমে সমস্ত আরবের লোকেরা ইজ্জ ও উম্রাহ করার জন্য মকায় ছুটে আসতো আবার এখন সারা দুনিয়ার লোক সেখানে দৌড়ে যাচ্ছে। তারপর এ

رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نَخْفِيٌ وَمَا نَعْلَمُ ۖ وَمَا يَخْفِي عَلَى اللَّهِ مِنْ  
شَّيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ۚ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهَبَ لِي  
عَلَى الْكِبِيرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ ۖ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ ۝ رَبِّ  
اَجْعَلْنِي مَقِيمًا الصَّلَاةَ وَمِنْ ذِرِّيَّتِي ۚ رَبَّنَا وَتَقْبِيلُ دُعَاءِ ۝ رَبَّنَا  
اَغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُولُ الْحِسَابُ ۝

হে পরওয়ারদিগার! তুমি জানো যা কিছু আমরা লুকাই এবং যা কিছু প্রকাশ করি।<sup>(১)</sup> — আর<sup>(২)</sup> যথার্থেই আগ্নাহৰ কাছে কিছুই গোপন নেই, না পৃথিবীতে না আকাশে— “শোকর সেই আগ্নাহৰ, যিনি এ বৃক্ষ বয়সে আমাকে ইসমাইল ও ইসহাকের মতো পুত্র দিয়েছেন। আসলে আমার রব নিশ্চয়ই দোয়া শোনেন। হে আমার রব! আমাকে নামায প্রতিষ্ঠাকারী করো এবং আমার বংশধরদের থেকেও (এমন লোকদের উঠাও যারা এ কাজ করবে)। পরওয়ারদিগার! আমার দোয়া করুণ করো। হে পরওয়ারদিগার! যেদিন হিসেব কাহেম হবে সেদিন আমাকে, আমার পিতামাতাকে এবং সমস্ত মুমিনদেরকে মাফ করে দিয়ো।”<sup>(৩)</sup>

দোয়ার বরকতেই সব যুগে সব ধরনের ফল, ফসল ও অন্যান্য জীবন ধারণ সামগ্ৰী সেখানে পৌছে থাকে। অথচ এ তৃণপানি হীন অনুর্বর এলাকায় পশ্চিমাদ্যও উৎপন্ন হয় না।

৫১. অর্থাৎ হে আগ্নাহ। আমি মুখে যা কিছু বলছি তা তুমি শুনছো এবং যেসব আবেগ-অনুভূতি আমার হৃদয় অভ্যন্তরে লুকিয়ে আছে তাও তুমি জানো।

৫২. এটি একটি প্রাসঙ্গিক বাক্য। ইয়রত ইব্রাহীমের (আ) কথার সত্যতা প্রমাণ করার জন্য আগ্নাহ একথা বলেন।

৫৩. ইয়রত ইব্রাহীম (আ) স্বদেশ ভূমি থেকে বের হবার সময় সাস্টেন্ডের রবি  
(অর্থাৎ “আমি তোমার জন্য আমার রবের কাছে দোয়া করবো।”—তাওবা : ১১৪) বলে  
নিজের বাপের সাথে যে ওয়াদা করেছিলেন তারি ভিত্তিতে তিনি মাগফেরাতের দোয়ার  
মধ্যে নিজের বাপকেও অন্তরভুক্ত করেছিলেন। কিন্তু পরে যখন তিনি অনুভব করলেন যে,  
তাঁর বাপ তো আগ্নাহৰ দুশ্মন ছিল তখন আবার সুস্পষ্টভাবে এ থেকে নিজেকে আলাদা  
করে নিয়েছিলেন।

وَلَا تَحْسِنَ اللَّهُ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤْخِرُهُ رِبُّهُ لِيَوْمًا  
 تَشْخُصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ مُهْتَمِعِينَ مُقْنِعِينَ رَءُوسُهُمْ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ  
 طَرْفُهُمْ وَأَفْئِلَّ تَهْمَهُ هُوَ إِذَا وَأَنْذِرَ النَّاسَ يَوْمًا يَاتِيهِمُ الْعَذَابُ  
 فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّا أَخْرَنَا إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ نُنْجِبُ دَعَوْتَكَ  
 وَنَتْبِعُ الرَّسُّلَ أَوْلَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُمْ مِنْ قَبْلِ مَا لَكُمْ مِنْ  
 زَوَالٍ وَسَكَنْتُمْ فِي مَسِكِنٍ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ  
 كَيْفَ فَعَلَنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ الْأَمْثَالَ وَقَدْ مَكْرُوهٌ مَكْرُوهٌ  
 عِنْدَ اللَّهِ مَكْرُوهٌ وَإِنْ كَانَ مَكْرُوهٌ لِتَزُولَ مِنْهُ الْجِبَائُ

## ৭. ঝুঁক্তি

এখন এ জালেমরা যা কিছু করছে আগ্নাহকে তোমরা তা থেকে গাফেল মনে করো না। আগ্নাহ তো তাদেরকে সময় দিচ্ছেন সেই দিন পর্যন্ত যখন তাদের চক্ষু বিশ্বারিত হয়ে যাবে, তারা মাথা তুলে পালাতে থাকবে, দৃষ্টি ওপরের দিকে স্থির হয়ে থাকবে<sup>৫৪</sup> এবং মন উড়তে থাকবে। হে মুহাম্মাদ! সেই দিন সম্পর্কে এদেরকে সতর্ক করো, যে দিন আয়াব এসে এদেরকে ধরবে। সে সময় এ জালেমরা বলবে, “হে আমাদের ব্রহ্ম! আমাদের একটুখানি অবকাশ দাও, আমরা তোমার ডাকে সাড়া দেবো এবং রসূলদের অনুসরণ করবো।” (কিন্তু তাদেরকে পরিষ্কার জবাব দেয়া হবে : “তোমরা কি তারা নও যারা ইতিপূর্বে কসম খেয়ে খেয়ে বলতো, আমাদের কথনো পতন হবে না?” অথচ তোমরা সেই সব জাতির আবাস ভূমিতে বসবাস করেছিলে যারা নিজেদের ওপর জুনুম করেছিল এবং আমি তাদের সাথে কি ব্যবহার করেছি তা দেখেও ছিলে আর তাদের দৃষ্টান্ত দিয়ে দিয়ে আমি তোমাদের বুঝিয়েও ছিলাম। তারা তাদের সব রকমের চক্রান্ত করে দেখেছে কিন্তু তাদের প্রত্যেকটি চক্রান্তের জবাব আগ্নাহের কাছে ছিল, যদিও তাদের চক্রান্তগুলো এমন পর্যায়ের ছিল যাতে পাহাড় টলে যেতো।<sup>৫৫</sup>

৫৪. অর্থাৎ কিয়ামতের ভয়াবহ দৃশ্য তাদের সামনে হবে। বিশ্বারিত দৃষ্টিতে তারা তা দেখতে থাকবে যেন তাদের চোখের মনি স্থির হয়ে গেছে, পদক পড়েছে না। ঠায় এক দৃষ্টে তাকিয়ে থাকবে।

فَلَا تَحْسِنَ اللَّهُ مُخْلِفٌ وَعَلِيٌّ رَسُلُهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ذُو اتِّقَاٰ<sup>৩৫</sup>  
 يَوْمَ تَبْدِلُ الْأَرْضَ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُ وَبَرَزَوا لِهِ الْوَاحِدُ  
 الْقَهَّارِ<sup>৩৬</sup> وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِنِ مُقْرَنِينَ فِي الْأَصْفَادِ  
 سَرَابِيلَهُمْ مِنْ قَطِرَانٍ وَتَغْشِي وَجْهَهُمُ النَّارُ<sup>৩৭</sup> لِيَجْزِي اللَّهُ  
 كُلَّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ<sup>৩৮</sup> هُنَّ أَبْلَغُ لِلنَّاسِ  
 وَلِيُنذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوا إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَلِيَنْكِرُوا أُولَوْا  
 الْأَلْبَابِ<sup>৩৯</sup>

কাজেই হে নবী। কথখনো এ ধারণা করো না যে, আল্লাহ তাঁর নবীদের প্রতি  
 প্রদত্ত ওয়াদার বিরুদ্ধাচরণ করবেন।<sup>৪০</sup> আল্লাহ প্রতাপাবিত ও প্রতিশোধ গ্রহণকারী।  
 তাদেরকে সেই দিনের ডয় দেখাও যেদিন পৃথিবী ও আকাশকে পরিবর্তিত করে  
 অন্য রকম করে দেয়া হবে<sup>৪১</sup> এবং সবাই এক মহাপ্রাক্রিয়শালী আল্লাহর সামনে  
 উন্মুক্ত হয়ে হায়ির হবে। সেদিন তোমরা অপরাধীদের দেখবে, শিকলে তাদের হাত  
 পা বীধা, আলকাতরার<sup>৪২</sup> পোশাক পরে থাকবে এবং আগনের শিখা তাদের  
 চেহারা দেকে ফেলতে থাকবে। এটা এ জন্য হবে যে, আল্লাহ প্রত্যেককে তার  
 কৃতকর্মের বদলা দেবেন। হিসেব নিতে আল্লাহর একটুও দেরী হয় না।

এটি একটি পঞ্চাম সব মানুষের জন্য এবং এটি পাঠানো হয়েছে এ জন্য যাতে  
 এর মাধ্যমে তাদেরকে সতর্ক করা যায় এবং তারা জেনে নেয় যে, আসলে আল্লাহ  
 মাত্র একজনই আর যারা বুঝি-বিবেচনা রাখে তারা সচেতন হয়ে যায়।

৫৫. অর্থাৎ তোমাদের পূর্ববর্তী জাতিগুলো আল্লাহর আইনের বিরুদ্ধাচরণের পরিণাম  
 থেকে নিঃস্তি লাভের এবং নবীগণের দাওয়াতকে ব্যর্থ করার জন্য কেমন সব শক্তিশালী  
 কৌশল অবলম্বন করেছিল তোমরা তাও দেখেছো। আবার আল্লাহর একটি মাত্র কৌশলের  
 কাছে তারা কিভাবে পরাজয় বরণ করে নিয়েছিল। তাও দেখেছো। কিন্তু তবুও তোমরা  
 হকের বিরুদ্ধে চক্রান্ত করা থেকে বিরত থাকছো না এবং তোমরা মনে করে আসছো  
 তোমাদের চক্রান্ত নিচয়ই সফল হবে।

৫৬. এ বাক্যে আপাতদৃষ্টি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে দক্ষ করে কথা বলা হয়েছে। কিন্তু আসলে উদ্দেশ্য হচ্ছে তাঁর বিরোধীদেরকে শুনানো। তাদেরকে বলা হচ্ছে, আল্লাহ পূর্বেই তাঁর রসূলদের সাথে যে ওয়াদা করেছিলেন তা পূর্ণ করেছেন এবং তাদের বিরোধীদেরকে সাহিত করেছেন। আর এখনও নিজের রসূল মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাথে তিনি যে ওয়াদা করছেন তা পূর্ণ করবেন এবং যারা এর বিরোধিতা করছে তাদেরকে বিধ্বস্ত করে দেবেন।

৫৭. এ আয়াত এবং কুরআনের অন্যান্য বিভিন্ন ইশারা থেকে জানা যায়, কিয়ামতের সময় পৃথিবী ও আকাশ সম্পূর্ণ ধ্বংস হয়ে যাবে না। বরং গুরুমত্ত্ব বর্তমান প্রাকৃতিক ব্যবহ্য শুল্ট পালট করে দেয়া হবে। এরপর প্রথম শিংগা ধ্বনি ও শেষ শিংগাধ্বনির মাঝখানে একটি বিশেষ সময়কালের মধ্যে—যা একমাত্র আল্লাহই জানেন—পৃথিবী ও আকাশের বর্তমান কাঠামো বদলে দেয়া হবে এবং তিনি একটি প্রাকৃতিক অবকাঠামো তিনি একটি প্রাকৃতিক আইনসহ তৈরী করা হবে। সেটিই হবে পরলোক। তারপর শেষ শিংগাধ্বনির সাথে সাথেই আদমের সৃষ্টির পর থেকে কিয়ামত পর্যন্ত যত মানুষ জন্ম নিয়েছিল তাদের সবাইকে পুনর্বার জীবিত করা হবে এবং তারা আল্লাহর সামনে উপস্থাপিত হবে। কুরআনের ভাষায় এরি নাম হাশর। এর শাব্দিক অর্থ এক জ্যায়গায় জমা ও একত্র করা। কুরআনের ইশারা ইঁথগিত ও হাদীসের সুস্পষ্ট বক্তব্য থেকে প্রমাণ হয় যে, পৃথিবীর এ সর্বযৌনেই হাশর অনুষ্ঠিত হবে, এখানেই আদালত কার্যম হবে, এখানেই মীয়ান তথা তুলাদণ্ড বসানো হবে এবং পৃথিবীর বিষয়াবলী পৃথিবীর মাটিতেই চুকিয়ে দেয়া হবে। তাছাড়া কুরআন ও হাদীস থেকে একথাও প্রমাণ হয় যে, আমাদের সেই দ্বিতীয় জীবনটি—যেখানে এসব ব্যাপার সংঘটিত হবে—নিছক আত্মিক জীবন হবে না। বরং আজ আমরা যেভাবে দেহ ও আত্মা সহকারে জীবিত আছি সেখানেও আমাদের তেমনিভাবে জীবিত করা হবে। প্রত্যেক ব্যক্তি যে ব্যক্তিসম্মত সহকারে দুনিয়া থেকে বিদায় নিয়েছিল সেখানে ঠিক সেই একই ব্যক্তিসম্মত সহকারে উপস্থিত হবে।

৫৮. কোন কোন অনুবাদক ও ব্যাখ্যাতা مُصْرِف শব্দের অর্থ করেছেন গুরুক আবার কেউ কেউ করেছেন গলিত তামা। কিন্তু আসলে আরবী ভাষায় “কাতেরান” শব্দটি আলকাতরা, গালা ইত্যাদির প্রতিশব্দ হিসেবে ব্যবহার করা হয়।